
ИСЛАМСКИЕ

ОРИЕНТИРЫ

СЕВЕРНОГО

КАВКАЗА

Москва
«Гендальф»

2001

АЛЕКСЕЙ МАЛАШЕНКО

М о с к о в с к и й  Ц е н т р  К а р н е г и



Малашенко А. В.
Исламские ориентиры Северного Кавказа / Моск.

Центр Карнеги. — М.: Гендальф, 2001. — 180 с.
ISBN 5788044716071
В книге анализируются влияние ислама на общественную и

политическую ситуацию на Северном Кавказе, общие тенден7
ции и специфика религиозного возрождения в регионе. Особое
внимание уделено проблеме исламского радикализма, деятель7
ности выступающих под религиозными лозунгами политических
сил. Автор рассматривает причины появления на четырех —
локальном, национальном, субрегиональном и региональном —
уровнях «исламского проекта». Признавая, что на нынешнем
этапе этот проект не был осуществлен, автор полагает, что в
будущем следует ожидать новых попыток его реализации.

УДК 297(470)
ББК 86.38(2Рос)

УДК 297(470)
ББК 86.38(2Рос)

М18

© Carnegie Endowment for International Peace, 2001

ISBN 5788044716071

Издание осуществляется на средства некоммерческой неправительствен7
ной исследовательской организации — Фонда Карнеги за Международный Мир
при финансовой поддержке благотворительных фондов Carnegie Corporation
of New York и Starr Foundation. В соответствии с условиями предоставления
грантов издание распространяется бесплатно.

В книге отражены личные взгляды автора, которые не должны рассматриваться
как точка зрения Фонда Карнеги за Международный Мир или Московского Центра
Карнеги.

М18

Электронная версия: http://pubs.carnegie.ru/books/2001/03am

Aleksei Malashenko. Islamic Factor in the Northern Caucasus.

Рецензент кандидат исторических наук В. О. Бобровников



3

Об авторе ........................................................................................ 5

Введение. Северный Кавказ: продолжение исламизации ......... 6

Глава первая. Долгий путь к исламу ............................................ 18

Глава вторая. Исламское возрождение: мировоззрение
и идеология ............................................................................56

Глава третья. Исламская идентификация ................................ 79

Глава четвертая. Способен ли ислам консолидировать
общество? ..............................................................................104

Глава пятая. Что хотят и что могут именуемые
ваххабитами .........................................................................137

Заключение. Грядет ли с Кавказа исламская угроза? ..............165

Библиография ............................................................................171

Summary .......................................................................................176

О Фонде Карнеги ......................................................................179

СОДЕРЖАНИЕ



4

About the Author ............................................................................. 5

Introduction. The Northern Caucasus: Islamization continues ...... 6

Chapter One. The long road to Islam ..............................................18

Chapter Two. Renaissance of Islam: world view and ideology .......56

Chapter Three. Islamic identification............................................... 79

Chapter Four. Is Islam capable of consolidating society? .............104

Chapter Five. What do the Wahhabis want and what can
they achieve? ..........................................................................137

Conclusion. Is there an Islamic threat emanating from
the Caucasus? .........................................................................165

Bibliography .................................................................................171

Summary (In English) ..................................................................176

About Carnegie Endowment .......................................................179

CONTENTS



5

Алексей Всеволодович Малашенко — доктор исторических
наук, заместитель председателя научного совета Московского
Центра Карнеги, ведущий научный сотрудник Института восто7
коведения РАН. В 1974 г. окончил Институт стран Азии и Афри7
ки при МГУ им.  М. В. Ломоносова, автор восьми монографий, в
том числе: «Официальная идеология современного Алжира»
(М., 1983), «В поисках альтернативы» (М., 1990), «Islam in Central
Asia» (совместно с Л. Р. Полонской; Reading, England: Ithaca Press,
1994), «Мусульманский мир СНГ» (М., 1996), «Исламское возрож7
дение в современной России» (М., 1998).

ОБ АВТОРЕ



6

В 907е годы XX столетия об исламе на Северном Кавказе в Рос7
сии писали много. И продиктовано это не академическим инте7
ресом, но прежде всего сложившейся там острой ситуацией, куль7
минацией которой является растянувшаяся на всю вторую поло7
вину десятилетия и «перевалившая» в следующий век война меж7
ду Москвой и Чечней (в 1994 г. названная властями «вос7
становлением конституционного порядка», а затем, в 1999 г., пе7
реименованная в «контртеррористическую операцию»). Но даже
если вывести за скобки чеченский конфликт, положение в ре7
гионе нельзя назвать стабильным. Достаточно упомянуть разра7
зившийся в 1992 г. осетино7ингушский конфликт, конфликт 1999 г.
в Карачаево7Черкесии, непростую ситуацию в Кабардино7Балка7
рии, перманентно обостряющееся противостояние различных
сил внутри Дагестана. Крайне тяжела социально7экономическая
обстановка в регионе 1, велика безработица. По официальным
данным она составляет в Кабардино7Балкарии 3,6% взрослого
населения, в Карачаево7Черкесии — 3,8%, в Дагестане — 8,1%, в
Ингушетии — 32,4% (при 3,4% в среднем по России) 2. Однако
неофициальные источники дают иные цифры: только в Дагеста7
не скрытая безработица охватывает 60% взрослого населения.
На руках жителей региона находятся сотни тысяч единиц огне7
стрельного оружия. Причем в Дагестане (не говоря уже о Чечне)
огнестрельное оружие есть в каждом селении, а холодное прак7
тически в каждой семье.

Взрывоопасно положение на южных границах региона, в со7
предельных с ним государствах Закавказья. Достаточно упомя7
нуть Карабахский конфликт между Арменией и Азербайджаном,
грузино7абхазское противостояние, грузино7осетинский кон7
фликт и войну 1989—1992 гг., лезгинскую проблему на дагестано7

В в е д е н и е

СЕВЕРНЫЙ КАВКАЗ:

ПРОДОЛЖЕНИЕ ИСЛАМИЗАЦИИ



7

азербайджанской границе. В 1999—2000 гг. к ним можно добавить
постоянную напряженность на чеченском участке российско7гру7
зинской границы.

На Северном Кавказе нет ни одной социальной или политиче7
ской проблемы, в которой прямо или косвенно не присутство7
вал бы конфессиональный, исламский компонент. И это понят7
но, поскольку большинство коренных этносов Северного Кавка7
за составляют мусульмане.

На 1 января 1999 г. мусульманское население региона насчи7
тывало около 4 млн человек 3, что составляет примерно пятую
часть мусульман России. Крупнейшими мусульманскими этноса7
ми здесь являются:

аварцы — свыше 570 тыс.;
чеченцы — приблизительно 500 тыс. 4;
кабардинцы — свыше 380 тыс.;
даргинцы — 305 тыс.;
кумыки — около 260 тыс.;
лезгины — свыше 250 тыс.;
ингуши — 211 тыс.;
карачаевцы — 145 тыс. 5;
адыгейцы — 113 тыс.;
табасараны — 112 тыс.;
осетины — свыше 100 тыс. 6;
лакцы — свыше 80 тыс.;
балкарцы — свыше 70 тыс.;
черкесы — около 49 тыс.
Отдельно следует сказать о чеченских мусульманах, точное чис7

ло которых определить в условиях постоянного конфликта прак7
тически невозможно. Судя по оценочным данным, в самой Чечне
и соседних республиках проживают 350—400 тыс. чеченцев.

Конфессиональная принадлежность откладывает отпечаток
на отношение людей к происходящим вокруг них событиям, тем
более когда они становятся их непосредственными участника7
ми. Разумеется, неверно говорить о существовании некоего «ис7
ламского» способа решения тех или иных проблем, однако нель7
зя не учитывать того обстоятельства, что подходы к ним разраба7
тываются в том числе и мусульманами, и именно они являются
главными действующими лицами на политической сцене Север7
ного Кавказа.

Введение. Северный Кавказ: продолжение исламизации



8

Исламские ориентиры Северного Кавказа

Привлечение ислама к решению социальных, политических,
иных «мирских» вопросов нельзя считать искусственным. В ис7
ламе в отличие от христианства нет жесткого деления на духов7
ное и светское, он в большей степени социален и более полити7
чен. Политизированность ислама обнаруживается на протяже7
нии всей истории мусульманского мира, и Северный Кавказ не
является в этом смысле исключением.

В последние годы в связи с религиозным возрождением часто
дебатируется вопрос о том, кого, собственного, можно считать
верующим. Не оспаривая его важность, хотелось бы отметить,
что более актуальным для общественной и политической жизни
в наше время и в нашей стране является то, насколько важна для
человека как индивида и как члена социума его принадлежность
к какой7либо конфессиональной культуре, что оказывает на его
политическое поведение и социализацию большее воздействие,
чем вера, пусть и самая искренняя, во Всевышнего.

Это вдвойне важно, когда речь заходит о меньшинствах, для
которых конфессиональная принадлежность отождествляется с
принадлежностью этнической. С этой точки зрения можно гово7
рить о том, что мусульманами считают себя практически все не7
славянские народы Северного Кавказа за исключением осетин,
приблизительно 70% которых христиане.

Существует устойчивое мнение о «конфессиональной непол7
ноценности» северокавказских мусульман, о том, что собствен7
но этнические, горские традиции были и поныне остались для
них более значимыми, чем ислам. С этим можно согласиться, од7
нако правильнее говорить о растянувшемся в историческом вре7
мени и прерванном в 1917 г. большевистской революцией про7
цессе исламизации, который длится до сих пор. У северокавказ7
ских народов в весьма специфических условиях продолжается
(или завершается) утверждение монотеистической религии.
Феномен этот является асинхронным — исламизация, как и хри7
стианизация разных народов, растянулась на многие столетия.

Высказываемые в адрес кавказского ислама обвинения в син7
кретичности в равной степени могут быть предъявлены исламу
жителей Северной Африки, индонезийцам, афганцам, туркме7
нам, да, пожалуй, большинству исламизированных народов. Если
исходить из критериев религиозного пуританизма, то к «истин7
но мусульманским» могут быть отнесены, да и то с большими ого7



9

ворками, лишь арабы Ближнего Востока. Разумеется, нельзя не
признать справедливость слов тех, кто упрекает большинство
кавказцев в незнании элементарных догматических основ исла7
ма, в неумении правильно читать Коран и т. п. Однако при оцен7
ке менталитета, мировоззрения кавказцев следует исходить из
их самоидентификации, в соответствии с которой они ощущают
себя одновременно и горцами, и мусульманами.

В разных частях Северного Кавказа влияние ислама различно.
Оно больше на востоке (Дагестан, Чечня, Ингушетия) и меньше
на западе (Адыгея, Кабардино7Балкария, Карачаево7Черкесия,
Северная Осетия). На востоке сильны позиции суфийских тари7
катов — Накшбандийя, Кадирийя, а также Шазилийя (первые ее
вирды появились в начале XX в.). На западе они отсутствуют. В
восточных регионах, несмотря на преследования в советской
период, уцелела, прежде всего в Дагестане, традиция арабоязыч7
ной исламской культуры, местным мусульманам удалось спасти
немало средневековых рукописей, которые были укрыты в мав7
золеях святых, в подземельях, колодцах. Именно на востоке Се7
верного Кавказа в период перестройки и особенно после распа7
да СССР развернули свою деятельность зарубежные миссионе7
ры, способствовавшие радикализации ислама.

С одной стороны, деление Северного Кавказа на более и ме7
нее исламизированные субрегионы справедливо и является со7
циокультурной и социально7политической данностью, которую
нельзя отрицать. С другой — если рассматривать воздействие
ислама на северокавказское общество в динамике, то нельзя иг7
норировать растущую религиозную активность (в том числе на
западе, в Кабардино7Балкарии, Карачаево7Черкесии, Адыгее), а
также рост контактов между ревнителями исламского возрож7
дения западной и восточной частей Кавказа. Разумеется, разрыв
между уровнем исламизированности и социальной ангажирован7
ности религии между обоими субрегионами будет сохраняться
еще неопределенно долгое время, но нельзя исключать, что ра7
дикализм сумет совершить прорыв в некоторых восточных рай7
онах. Прав молодой исследователь А. Ярлыкапов, который счи7
тает, что лучше других на северо7западном Кавказе на пропаган7
ду ваххабизма откликаются балкарцы и карачаи 7.

«Доисламизация» северокавказских этносов, происходящая на
фоне глубокого охватившего весь Северный Кавказ системного

Введение. Северный Кавказ: продолжение исламизации



10

Исламские ориентиры Северного Кавказа

кризиса, еще долго будет оставаться головной болью централь7
ной российской власти вне зависимости от того, какие силы в
ней будут доминировать. Московским политикам придется изба7
виться от иллюзии относительно возможности преодоления это7
го кризиса, исходя из возможности мягкой и безболезненной
модернизации северокавказского сообщества, которая, дескать,
не только разрешит материальные проблемы, но и станет засло7
ном на пути распространения радикальных религиозных пред7
ставлений.

В условиях развала и потенциальной недееспособности подав7
ляющей части современного сектора экономики происходит воз7
рождение ее традиционного сектора, реанимация дедовских
методов ведения сельского хозяйства, развитие мелкой торгов7
ли, а также таких форм «предпринимательской» деятельности
(включая наркобизнес, грабеж, взятие заложников), которые,
будучи откровенно преступными, тем не менее могут быть санк7
ционированы местными, в том числе религиозными традиция7
ми. Архаизация общества возрождает те пласты сознания, пове7
дения, политической культуры, которые сформировались до на7
чала модернизационных процессов. Это подтверждается, напри7
мер, упорным стремлением дагестанцев сохранить традицион7
ную, а не евродемократическую систему республиканского прав7
ления, при которой власть строится на традиционном консенсу7
се между представленными в Государственном совете ведущими
этносами республики. В этом же ключе следует рассматривать
сохраняющуюся и даже кое7где растущую тягу к использованию
на местах традиционных правовых институтов. «Традиционная
политическая культура... народов Дагестана, — считает дагестан7
ский этнолог М. Агларов, — это великое историческое достоя7
ние, восстановление пригодных для современности отдельных
форм самоуправления, пожалуй, важное условие возрождения
нациии»8. Наконец, не о стремлении ли реконструировать тра7
дицию, сделать ее базисом социально7политического бытия сви7
детельствует само исламское возрождение?

И реальной задачей Центра может стать не столько приоста7
новка процесса архаизации общества, сколько возможность об7
ратить его во благо, т. е. использовать отдельные его стороны для
достижения стабилизации в обществе, предотвращения прояв7
лений экстремизма. Свидетельством этого можно считать апел7



11

ляцию Центра за поддержкой к приверженцам традиционных
для местной культуры ислама тарикатов (суфийских братств)
Накшбандийя и Кадирийя против не характерного для Северно7
го Кавказа движения салафитов.

Несмотря на обилие программ, касающихся разрешения об7
щей кризисной ситуации на Кавказе, приходится констатиро7
вать, что у Центра нет четкой реалистичной стратегии в регио7
не. Его рецепты сводятся к набору указаний и призывов типа
«предотвратить», «улучшить», «повысить» и т. д. Нет понимания
того, насколько Северный Кавказ единый социально7политиче7
ский регион, насколько в отдельных его фрагментах велика мест7
ная специфика.

Альтернативой утверждениям Кремля и местных северокав7
казских властей, что Северный Кавказ включая Чечню является
составной частью России, служит мнение, что он скорее призван
играть роль буфера между Россией, Закавказьем и мусульманским
югом. В частности, такова позиция части русских националистов,
которые видят в северокавказских этносах своего рода колони7
зованные народы, статус которых не может быть полностью при7
равнен в статусу коренных жителей Российской Федерации.
Парадоксальным образом такая позиция созвучна убеждению
местных сепаратистов, настаивающих на полном отделении Се7
верного Кавказа от России и подчеркивающих несовместимость
их культур, религий и образа жизни.

Во второй половине 907х годов в центральных средствах мас7
совой информации излюбленными сюжетами стали «виртуаль7
ные» истории о распаде России, который начнется именно с Се7
верного Кавказа. Замечено, что авторы этих апокалиптических
прогнозов нередко немедленно предлагают собственный, един7
ственный и неповторимый рецепт сохранения целостности стра7
ны. Логика понятна: политик или публицист в этом случае, как
минимум, поднимается в собственном мнении, как максимум —
претендует на рост своего авторитета в глазах мнения общест7
венного.

В нашей книге такого рода рецептов не будет. Более того, ав7
тор уверен, что громадное большинство разговоров на эту тему —
заурядная спекуляция.

Сосредоточимся на конкретном вопросе, связанном со значе7
нием для политики российской администрации на Северном

Введение. Северный Кавказ: продолжение исламизации



12

Исламские ориентиры Северного Кавказа

Кавказе ислама. И постараемся отрешиться от двух полярных и
идеологизированных стереотипов. Первый состоит в утвержде7
нии безусловной негативности влияния исламского фактора на
стабильность в регионе и, следовательно, опасности апелляции
к исламу со стороны кого бы то ни было (пусть и с самыми благи7
ми намерениями). Это мнение распространено в российском
политическом истеблишменте и доминирует среди военных.
Второй стереотип состоит в определении ислама исключитель7
но как культурно7конфессионального, духовного, не связанного с
политикой феномена при одновременном признании за ним
неисчерпаемого миротворческого потенциала. Такой точки зре7
ния придерживаются многие мусульманские духовные лица и
говорящие или пытающиеся говорить от лица мусульман поли7
тики и общественные деятели. Оба эти взгляда небеспристраст7
ны.

Попытка представить иную, третью (условно назовем ее «ака7
демической») позицию наталкивается на скрытое или публич7
ное непонимание как апологетов ислама, так и его противников.
Роль ислама в российской общественно7политической жизни, в
том числе (а быть может, в первую очередь) на Северном Кавка7
зе, противоречива. Ислам остается одним из важных факторов
культурного разграничения Северного Кавказа и остальной Рос7
сии, маркером той самой северокавказской идентичности, кото7
рая дает извечный повод для обсуждения вопроса, является ли
этот регион частью России, нужен ли он ей и нужна ли она ему.
Принадлежность северокавказских народов к исламу использу7
ется для подтверждения обособленности Северного Кавказа от
России, его принадлежности к иному цивилизационному ареалу.
В условиях нарастания общей конфликтогенности, напряженно7
сти в отношениях между Москвой и Северным Кавказом радика7
лизация исламской идеологии, политизация ислама, целенаправ7
ленная апелляция к нему местных радикалов, безусловно, дела7
ет его дестабилизирующим фактором. На исламе паразитирует
этнический сепаратизм. И последнее: северокавказский ислам
может стать пусть и ограниченным, но тем не менее рычагом
давления на Россию со стороны зарубежных сообществ — как му7
сульманского, так и западного.

С другой стороны, присутствие в составе России мусульман
является исторически свершившимся фактом, который останет7



13

ся неизменным, во всяком случае в обозримом будущем. Внутри7
государственное межцивилизационное соседство, обязательным,
но вместе с тем и вынужденным императивом которого является
христиано7мусульманский диалог, проходило в России далеко не
всегда безупречно. Но диалог необходим, и отказ от него, несом7
ненно, принесет вред обеим сторонам, а значит, отрицательно
скажется на общей безопасности в регионе и в России в целом.

Очевидно, что Россия, ее общество, политический и военно7
политический истеблишмент после 70 с лишним лет государст7
венного атеизма начинают постигать, что помимо официально
признанной российской полиэтничности (по советской терми7
нологии «многонациональности») существует еще и поликонфес7
сиональность, которая также несет в себе проблемы, от реше7
ния которых зависит благополучие страны, в первую очередь
регионов, где имеет место устойчивый контакт носителей ис7
ламской и христианской религий. Придется признать и «двой7
ную принадлежность» мусульманского Северного Кавказа — к
России и к мусульманскому миру, что также может привести к
определенной коррекции внутренней и внешней политики Рос7
сийской Федерации: ей придется учитывать возможность разви7
тия разноуровневых связей (порой вызывающих озабоченность
у Москвы) между северокавказским мусульманским сообществом
и их зарубежными единоверцами.

Северный Кавказ, вопросы, связанные с тамошним исламом,
привлекают внимание отечественных аналитиков — ученых и
журналистов. Материалы из книг и статей многих из них автор
использовал в этой монографии. Не ставя перед собой специаль7
ную задачу охарактеризовать библиографию вопроса, хотелось
бы тем не менее упомянуть некоторые имена и заслуживающие
внимания работы специалистов.

Бытует мнение, будто сегодня в нашей стране нет знатоков
Кавказа и «мы рассуждаем о нем на уровне более низком, чем
уровень знаний гимназиста XIX века»9. Это далеко не так. Посколь7
ку в России не только работают «чистые» кавказоведы — этноло7
ги, историки, религиоведы, в эту отрасль науки пришли новые
люди, имеющий богатый опыт востоковедческих и культурологи7
ческих исследований (к тому же многие из них знали или впо7
следствии сумели освоить местные языки). В январе 2001 г. в ходе
беседы в Институте востоковедения РАН Р. Абдулатипов (зани7

Введение. Северный Кавказ: продолжение исламизации



14

Исламские ориентиры Северного Кавказа

мавший в 907е годы ряд государственных постов, в том числе в
1998—1999 гг. — министра национальной политики Российской
Федерации) говорил, что в Ростовской области ныне работают
350 кавказоведов, в Дагестане — 400, в Кабардино7Балкарии — 250...

Упомянем имена С. Арутюнова, Д. Гакаева, А. Дзадзиева, Э. Кис7
риева, Б. Лайпанова, Л. Хоперской, Я. Чеснова, А. Шихсаидова,
исследования которых одновременно обращены в историю и
касаются актуальных вопросов современности. В 907е годы по
кавказской проблематике было опубликовано несколько неболь7
ших монографий, посвященных роли религии в жизни различ7
ных кавказских этносов. Среди них работы В. Акаева «Шейх Кун7
та7Хаджи. Жизнь и учение», «Суфизм и ваххабизм на Северном
Кавказе» (в серии «Исследования по прикладной и неотложной
этнологии»), Ш. Ахмадова «Имам Мансур», И. Бабич «Эволюция
правовой культуры адыгов», Н. Емельяновой «Мусульмане Кабар7
ды», Д. Макарова «Официальный и неофициальный ислам в Да7
гестане», Д. Хайретдинова «Ислам в Осетии». В 1999 г. в Махачка7
ле вышла книга заместителя министра по национальной полити7
ке, информации и внешним связям Дагестана З. Арухова «Экс7
тремизм в современном исламе», в которой большое место
отведено роли ислама в политике на Северном Кавказе.

Интересные публикации — главы в монографиях, статьи —
принадлежат С. Аккиевой, В. Бобровникову, А. Кудрявцеву, Д. Ма7
карову, К. Полякову, С. Червонной, А. Ярлыкапову, работающей в
Школе изучения стран Азии и Африки при Лондонском универ7
ситете А. Зелькиной. Предметом их исследований является имен7
но ислам. Проблеме ислама на Северном Кавказе посвящены раз7
делы в книгах автора настоящего исследования «Мусульманский
мир СНГ» и «Исламское возрождение в современной России».

Наконец, нельзя не сказать об исследованиях, касающихся об7
щекавказской проблематики в связи с вопросами межэтнических
отношений, безопасности, федерального строительства в регио7
не. Здесь упомянем Р. Абдулатипова, А. Искандаряна, Э. Паина (в
1993—1997 гг. бывшего советником президента России), В. Тиш7
кова (в 1992 г. федерального министра по делам национально7
стей), под редакцией которого в 1999 г. вышел труд «Пути мира
на Северном Кавказе», в котором, на наш взгляд, содержится удач7
ный анализ ситуации в регионе и предложены пути преодоле7
ния имеющихся там трудностей.



15

Проблемам безопасности на Северном Кавказе уделяют вни7
мание такие политологи, как И. Звягельская, С. Кургинян, В. На7
умкин, Д. Тренин.

Тема ислама возникает и в посвященных кавказской тематике
исследованиях зарубежных ученых. Назовем работы американ7
ского политолога А. Левина «Chechnya: the Tombstone of Russian
Power», К. Голл и Т. де Ваала «Chehcnya: Calamity in the Caucasus»,
М. Беннингсен Броксап «The Last Ghazawat» (в книге «The Rus7
sian Advance Towards the Muslim World»). Кроме них следует упо7
мянуть израильского ученого М. Гаммера, американского иссле7
дователя армянского происхождения Г. Дерлугьяна, сотрудницу
лондонского Королевского института международных отноше7
ний А. Матвееву и др.

Вклад в популяризацию среди людей знаний о Кавказе (а в
отдельных случаях в кавказоведение) внесен и российскими жур7
налистами, среди которых наиболее заметны А. Касаев, Г. Ко7
вальская, И. Максаков, автор интересного исследования «Ислам
и война» И. Ротарь, Е. Супонина, А. Ходоровский, М. Шевчен7
ко 10, С. Шерматова и некоторые другие.

Предлагаемая читателю книга не претендует на окончатель7
ные выводы, тем более на знание абсолютной истины. Автор
имеет право на известную субъективность суждений, хотя бы по
той простой причине, что за происходящими событиями стоят
судьбы конкретных людей, среди которых есть те, с кем он зна7
ком лично. Некоторые из них, такие, как один основателей Ис7
ламской партии возрождения Ахмед7кади Ахтаев и бывший пред7
седатель парламента Чеченской Республики Ю. Сосламбеков,
увы, ушли из жизни.

Ситуация на Северном Кавказе, как и общее положение на
просторах бывшего Советского Союза, еще не стала и не скоро
станет историей, какую можно писать с той отстраненностью,
которая допустима, скажем, в исследовании о войне 1812 г. Тем
более что в условиях кризисов и конфликтов обостряется жела7
ние (вполне объяснимое) увидеть в нынешних событиях истори7
ческую преемственность. Утверждение о том, что нынешние
трудности имеют глубокие исторические корни, давно стало трю7
измом, а в отдельных случаях отправной точкой некоторых тео7
ретических построений. Возможно, этот тезис следует выразить
еще более жестко: то, что происходит сегодня, в немалой степе7

Введение. Северный Кавказ: продолжение исламизации



16

Исламские ориентиры Северного Кавказа

ни есть продолжение процессов, начавшихся не один век тому
назад и в силу тех или иных причин оставшихся незавершенны7
ми. В этом ряду можно обозначить незавершенность российской
экспансии (в широком и скорее позитивном смысле слова, т. е.
экспансии экономической, культурной) на Северном Кавказе;
неполноценность в немалой степени деформированной, «лоскут7
ной» модернизации местных обществ. Присовокупим к этому и
незаконченность на Северном Кавказе процесса его исламиза7
ции.

Примечания
1 Среди последних публикаций, посвященных социально7экономической

ситуации на Северном Кавказе, можно отметить, например: Проблемы
населения и рынков труда России и Кавказского региона: Материалы Меж7
дународной науч. конф. 14—17 сентября 1998 г. — М.; Ставрополь, 1998;
Конфликт — диалог — сотрудничество: Этнополитическая ситуация на Се7
верном Кавказе / Под ред. И. Д. Звягельской и В. В. Наумкина. — М., 1999.
Во всех этих работах упоминается фактор межконфессиональных отноше7
ний и отмечается его существенное влияние на события в регионе ислама.

2 См.: Политический альманах России 1997 / Под ред. М. Макфола и
Н. Петрова; Моск. Центр Карнеги. — М., 1998. — Т. 2: Социально7политиче7
ские портреты регионов: Кн. 1. — С. 111, 137, 160.

3 Общее число мусульман в России составляет примерно 20 млн. О коли7
честве мусульман см. подробнее: Малашенко А. Исламское возрождение в
современной России / Моск. Центр Карнеги. — М., 1998. — С. 7. Кроме
того, следует отметить, что в конце 907х годов мусульманские политиче7
ские и духовные лидеры в основном перестали завышать количество му7
сульман в России (ранее некоторые из них называли 23, 24 и даже 30 млн)
и согласны именно с цифрой 20 млн. В частности, ее приводит в своих вы7
ступлениях председатель влиятельного Общественно7политического дви7
жения мусульман России «Рефах» А.7В. Ниязов.

4 В результате военного конфликта количество чеченцев, проживающих
на территории республики, сократилось по некоторым (неофициальным)
данным наполовину.

5 Приводимые цифры не являются безупречными. Расчет производился
по результатам «малой переписи» 1995 г.

6 Хайретдинов Д. Ислам в Осетии: Информационный материал Исламско7
го конгресса России. — М., 1997. — С. 2.

7 Ярлыкапов А. Проблема ваххабизма на Северном Кавказе // Черно7
морьско7Каспiйский регiон: умови та перспективи розвитку: Матерiали
Мiжнар. конф. Київ 26—28 VI 1998. — Київ, 1998.



17

8 Агларов М. А. Авары: Ранние формы самоуправления // Возрождение
[Махачкала]. — 1995. — № 2. — С. 17.

9 Именно так выразился один из выступавших на семинаре в Московско7
го Центра Карнеги «Терроризм в России как авантюра и политическая
практика».

10 Редактируемое М. Шевченко приложение к «Независимой газете» «НГ7
Религии» является одним из редких изданий, на страницах которого мо7
гут излагать свою точку зрения представители радикального ислама. Кста7
ти, их выступления отличаются дипломатичностью, стремлением быть мак7
симально объективными.

Введение. Северный Кавказ: продолжение исламизации



18

В 1999 г. духовные наставники российских мусульман обрати7
лись к руководству страны с пожеланием отметить 14007летие
распространения ислама на территории нынешней Российской
Федерации. После некоторых колебаний это предложение было
поддержано, и, таким образом, 2000 г. по христианскому и 1420 г.
по мусульманскому календарю получил статус юбилейного.

Распространение ислама началось с Северного Кавказа. В 642 г.
арабы7мусульмане, пройдя через территорию современного Азер7
байджана, вступили в пределы Северного Кавказа, на землю Да7
гестана. Противником монотеизма здесь, как и на большей части
оккупированных к тому времени арабами земель, были языче7
ские верования, обнаружившие поразительную живучесть, даже
столкнувшись со столь энергичным и сильным противником, как
ислам. В итоге начавшаяся 1400 лет назад исламизация Северно7
го Кавказа полностью не завершена и поныне.

Исламизация Северного Кавказа с трудом поддается строгой
периодизации 1. Скорее можно говорить о ее волнах, и, уж если
пользоваться «морской» терминологией, в ней имели место «при7
ливы» и «отливы». Ее интенсивность менялась в зависимости от
этнического ареала, в котором ислам распространялся. «Прили7
вы» ислама связаны с приходом в этот регион завоевателей7му7
сульман — арабов в VII в., армии Тимура в XIV в., турок в XV в.,
персов7шиитов в XVI в. И завоевателей7иноверцев — монголов в
XIII в. ( в то время они не были исламизированы), русских, пы7
тавшихся начиная с XVII в. подчинить себе эти территории, ибо
исламизации способствовало облечение идеологии сопротивле7
ния в религиозную форму. «Отливы» знаменовали стремление
кавказских народов отстоять свои традиции и обычаи от давле7
ния со стороны мусульманских «неофитов».

Гл а в а  п е р в а я

ДОЛГИЙ ПУТЬ К ИСЛАМУ



19

На Северном Кавказе ислам столкнулся не только с язычест7
вом, но и с христианством, которое стало распространяться там
(среди адыгов) еще в VI в. и благодаря усилиям византийского
императора Юстиниана I (482/83—565 гг.) заметно интенсифи7
цировалось. Этому содействовала сильная в то время в военном
отношении Грузия. С XVI в. проводником христианства (право7
славия) стала Россия. В регионе спорадически возникали кон7
фликты между двумя монотеистическими религиями, которые
в конце концов завершились победой ислама. Христианству оста7
лись привержены лишь осетины (оно начало распространяется
среди них с XII в.), впрочем, примерно 30% этого этноса являют7
ся последователями пророка Мухаммада. Главной причиной ус7
пеха ислама стал внешний фактор. Привнесенный извне ислам
изначально опирался на мощь внешних сил — арабов, персов, мон7
голов или турок 2. Разумеется, нельзя игнорировать и такие спо7
собствовавшие его принятию причины, как простота обращения,
освобождение новообращенных мусульман от налогов, которые
накладывались арабами на завоеванное население.

Признавая успех ислама в его состязании с христианством,
следует отметить, что он не сумел полностью преодолеть языче7
ские верования и на протяжении столетий сосуществовал с ними.
Ислам на Северном Кавказе был и остался синкретичным. Впро7
чем, это не является исключением, поскольку синкретичный ха7
рактер ислам сохраняет и в Юго7Восточной Азии, и в Централь7
ной Азии, и в Северной Африке, да и в других местах. Против
синкретизма в исламе всегда выступали сторонники его чисто7
ты — «салафиты», идеология которых близка, а во многом даже
тождественна фундаменталистскому концепту. С конца XIX и на
протяжении XX в. избавиться от синкретизма стремились дейст7
вовавшие на Ближнем и Среднем Востоке исламские реформа7
торы, считавшие, что без очищения ислама невозможно приоб7
щить мусульман к научно7техническим, социальным и культур7
ным достижениям, поставить мусульманский мир вровень с ушед7
шим вперед в материальных сферах христианским миром.

Исламизация восточной части Северного Кавказа шла с юга на
север. В таком «меридиональном» порядке приобщались к исла7
му живущие там этносы: в VII—X вв. — лезгины, табасараны, ру7
тульцы, в XI—XIII вв. — агулы и лакцы, к концу XIV в. мусульмана7
ми стали даргинцы, ногайцы и ряд других этносов, в XIII—XV вв. —

Глава первая.  Долгий путь к исламу



20

Исламские ориентиры Северного Кавказа

кумыки и аварцы, к концу XV в. — чеченцы7аккинцы и андо7цез7
ские народы 3.

Что касается времени распространения ислама среди непо7
средственных соседей Дагестана — вайнахских народов (чечен7
цев и ингушей), то на этот счет существует несколько взаимоис7
ключающих точек зрения. Одни настаивают на VII в., когда с ис7
ламом эти народы знакомили арабы, другие считают, что ислами7
зация началась во второй половине XVI в., когда в ислам стали
добровольно переходить чеченские тейпы, обосновавшиеся в
долинах крупнейших рек — Сулака, Сунжи, Аксая 4.

В центральную и западную части Северного Кавказа ислам
пришел с севера и с востока. По некоторым данным, которые
идут вразрез с версией, принятой в официальной осетинской
историографии, часть аланов (прародителей осетин) обратилась
в ислам еще в VII в. В конце XIV в. обратить в ислам адыгов и
аланов пытался хан Тимур (1336—1405 гг.).

В XV в. возникла следующая волна исламизации, связанная с
установлением в западном Черноморье турецкого господства.
Экспансия турок на Северном Кавказе шла под лозунгами исла7
ма. В XVI в. уже значительная часть адыгов и аланов перешла в
ислам. Среди аланов в ислам (пусть и в поверхностной форме)
чаще всего переходили представители высших классов, в то вре7
мя как в низах, среди крестьянства, преобладало христианство.

Размежевание по конфессиональной линии произошло и в
Кабарде, общество которой также раскололось на мусульман и
христиан, которые тяготели к России, начавшей к тому времени
экспансию на Кавказе.

Невозможно назвать столетие, когда Северный Кавказ стал
по преимуществу мусульманским, поскольку процесс исламиза7
ции был асинхронным. В Дагестане ислам утвердился в конце
XVI в., что связано с переходом в него большинства местных
феодалов. В Кабарде ислам стал доминирующей конфессией сре7
ди местной феодальной элиты на рубеже XV и XVI вв. (при этом
к началу XVII в. «основная масса адыгов» продолжала «придержи7
ваться своих древних полуязыческих, полухристианских верова7
ний»5). «...Ислам выступал для адыгов не как альтернатива, а как
дополнение, лишнее подтверждение правильности их народной
этики и морали»6. В XVIII в. вошедшая в 1774 г. по российско7
турецкому Кючук7Кайнарджийскому договору в состав Россий7



21

ской империи Кабарда (обе ее части — Большая и Малая Кабарда)
была уже мусульманской 7. На территории Чечни и Ингушетии
ислам утвердился к началу XIX в.

На Северном Кавказе возобладал суннизм. Распространение
второго по значимости в мусульманском мире направления, ши7
изма, ограничивалось южными районами Дагестана, где и по сей
день проживают 80 тыс. исповедующих шиизм азербайджанцев 8.
Здесь утвердились два мазхаба (так именуются суннитские бого7
словско7юридические школы) — ханафизм и шафиизм, которые
по сравнению с двумя другими, ханбализмом и маликизмом, счи7
таются более мягкими, либеральными. Шафиизм более распро7
странен среди чеченцев, ингушей и некоторых народов Дагеста7
на. Ханафизму следуют этносы западной части Северного Кав7
каза.

С одной стороны, принадлежность к тому или иному мазхабу
не является фактором, существенно влияющим на восприятие
различными этносами ислама, с другой — существует мнение, что
различия между кавказскими ханафитами и шафиитами играют
достаточно заметную роль. Так, фундаменталистские («ваххабит7
ские») идеи легче проникают в шафиитскую, чем в ханафитскую
среду, что среди прочего объясняется близостью шафиизма к со7
ставляющему идейную основу ваххабизма ханбалитскому толку 9.

Ислам на Северном Кавказе неоднороден. Хотя его воздейст7
вие на общественно7политическую жизнь является общей чер7
той всех местных мусульманских этносов, различия между его
восприятием на региональном и этническом уровне сохраняют7
ся. Тому можно назвать две причины. Первая связана с количест7
венной характеристикой: на востоке Кавказа ислам глубже уко7
ренился в сознании людей, в их поведенческих нормативах. Вто7
рая причина состоит в том, что в регионе, в особенности в его
восточной части, утвердились суфийские братства, прежде все7
го Накшбандийя и Кадирийя, а также их субрегиональные мута7
ции. Действующие на Северном Кавказе мусульманские суфий7
ские братства чаще всего именуются тарикатами (а их члены —
тарикатчиками 10 или тарикатистами). В дальнейшим мы будем
пользоваться именно этим более распространенным в кавказо7
ведческих исследованиях термином.

Слово «тарикат» происходит от арабского «тарика» и перево7
дится как «путь», «метод мистического познания Истины»11. В

Глава первая.  Долгий путь к исламу



22

Исламские ориентиры Северного Кавказа

мусульманском мире суфийские мировоззрение и практика, а так7
же основные организационные структуры сложились в течение
IX—XIV столетий. К концу XIV в. на освоенном исламом простран7
стве существовало уже 12 главных суфийских братств, в том чис7
ле упомянутые Накшбандийя и Кадирийя. В связи с Северным
Кавказом следует назвать еще один тарикат — Шазилийя. По мне7
нию специалистов, его влияние на Северном Кавказе было срав7
нительно невелико, а деятельность его последователей оживи7
лась именно в 907е годы нашего столетия, в основном в Дагестане.

В суфизме сохранилась имеющая ключевое значение устойчи7
вая связка мюрид (ученик, последователь) — наставник. Отсюда
еще одно наименование северокавказского суфизма — мюридизм.
В отдельных случаях роль наставника принадлежала не конкрет7
ному религиозному авторитету, а постепенно сложившейся в су7
фийских братствах бюрократической структуре.

На Северном Кавказе суфизм известен по крайней мере с XI в.
Упоминания об этом связаны проживавшим в Дербенте шейхом
Абу Бакром Мухаммадом ибн Мусой аль7Фараджем ад7Дербенди 12.
Отсюда суфизм распространялся по территориям, населенным
вайнахами, и в течение нескольких столетий завоевал среди них
достаточно прочные позиции. Тем не менее, по мнению чечен7
ского религиоведа В. Акаева, «будучи менее распространенным,
он являлся новым учением в духовной жизни горцев, своего рода
духовной инновацией»13. Однако в восточной части региона воз7
никли и укрепились суфийские обители — хангахи, которые (как
и повсеместно в мусульманском мире) состояли из культового
центра с мечетью, кладбища и своего рода постоялого двора для
бродячих суфиев, любопытствующих путников. На западе же Кав7
каза суфизму не удалось закрепиться, чем многие специалисты и
объясняют общую относительную слабость ислама в этом субре7
гионе.

Упоминание о наиболее влиятельном и имеющем наибольшее
число приверженцев тарикате Накшбандийя14 встречается у ту7
рецкого путешественника XVII в. Эвлия Челеби. В XVII и вплоть
до конца XVIII в. Влияние Накшбандийи в обществе ограничива7
лось преимущественно духовной сферой. Основная коллизия
состояла в противостоянии между исламом и доисламской тра7
дицией, причем конфликтность носила скорее латентный харак7
тер.



23

Между «обычным» исламом, его суфийской интерпретацией
и традиционными верованиями сложился своего рода баланс,
который в немалой степени обеспечивал стабильность в общест7
ве. Не возникало непреодолимых противоречий и между исла7
мом и христианством, которое к тому времени исповедовало
большинство осетин, а также часть кабардинцев.

Антагонизм между христианством и исламом обострился по7
сле начала военной экспансии на Северном Кавказе Российской
империи. Вопросам завоевания Россией Северного Кавказа по7
священо немало работ как у нас, так и за рубежом. В последнее
время в научный оборот попали многие ранее неизвестные спе7
циалистам документы (здесь уместно сослаться на вышедший в
1998 г. сборник документов о российско7кавказских отношениях
в XVI—XIX вв. 15, а также напомнить, что в основе многих упоми7
наемых в нашей работе монографий также лежат документы, по
тем или иным причинам прежде отсутствовавшие в научном обо7
роте).

Как же трансформировался ислам за период кавказских войн,
насколько возросло его влияние на общество, какую роль играл
религиозный фактор в российско7кавказском противостоянии и
каким образом повлиял он на последующую историю региона,
менталитет и поведение населяющих его мусульман?

Русская военно7политическая экспансия c переменным успе7
хом шла с первой четверти XVI в. Ее векторы часто менялись:
они были направлены то на восточную, то на западную часть Се7
верного Кавказа. Российское наступление осуществлялось в ус7
ловиях конкуренции с мусульманскими государствами — Турци7
ей и Ираном. Борьба за влияние на Северном Кавказе обострила
межэтнические отношения в регионе, что было связано в том
числе с вынужденными внутренними миграциями, ставшими
причиной борьбы между различными этносами за плодородные
земли и пастбища.

Если мусульманское духовенство Кабарды призывало к джиха7
ду против России, то перешедшие в ислам местные феодалы,
недовольные жестким давлением со стороны единоверцев7турок,
были готовы сотрудничать с Россией, которая, в свою очередь,
не видела в конфессиональных различиях непреодолимого пре7
пятствия для общих антитурецких действий. Таким образом,
вплоть до конца XVIII в. ислам не был активной идеологией со7

Глава первая.  Долгий путь к исламу



24

Исламские ориентиры Северного Кавказа

противления внешней экспансии, как не был он фактором кон7
солидации отдельных этнических сообществ, не говоря уже об
общекавказской солидарности, корни которой некоторые нынеш7
ние мусульманские идеологи Северного Кавказа пытаются оты7
скать именно в Средневековье.

Ситуация начала меняться в конце XVIII столетия, когда Рос7
сийская империя взяла курс на установление своего господства
на всем Северном Кавказе включая его наиболее исламизиро7
ванные восточные области — дагестанские княжества, а также
территории, заселенные вайнахами. В каком7то смысле прав из7
раильский исследователь М. Гаммер, считающий, что император
Павел I «сознательно перешел от вмешательства (на Северном
Кавказе. — А. М.) к захвату и открытому столкновению с ислам7
ским миром... и мусульманскими племенами»16.

В этот период истории российско7кавказских отношений зна7
чение исламского фактора возросло, он начал оказывать сильней7
шее воздействие как на внутреннее положение в кавказских об7
ществах, так и на их противостояние могущественной христиан7
ской державе, частью которой он со временем стал. «В середине
XVIII в. начинается широкая колонизация Северного Кавказа..
Именно в этот период были посеяны семена, которые взрасти7
ли там “гроздья гнева”»17. Пользуясь выражением американского
исследователя Р. Конквеста, основная «жатва скорби» была соб7
рана на территории нынешних Чечни, Дагестана, в меньшей сте7
пени Кабарды.

Начало активному военному сопротивлению российской экс7
пансии было положено в 1785 г. чеченцем Ушурмой, прославив7
шимся под именем шейха Мансура. Его борьба против России
проходила под религиозными лозунгами. Воины Мансура, впо7
следствии дагестанских вождей Гази7Магомеда, Гамзат7бека, а с
1834 г. знаменитого имама Шамиля, сражаясь под зелеными зна7
менами ислама, вели священную войну — джихад (или газават).
Относительно даты начала газавата, а также конкретного духов7
ного авторитета, его провозгласившего, существуют разные мне7
ния. Одни считают, что в Чечне газават был провозглашен в 1824 г.
прибывшим туда из Дагестана будущим имамом Гази7Магомедом,
который «требовал от населения оставить адат и обратиться к
шариату, смелее перейти от тариката к газавату»18. По другим
источникам это произошло 1829 г. В последнее десятилетие опуб7



25

ликовано несколько работ, авторы которых связывают начало
газавата с именем имама Шамиля.

Думается, конкретизация даты «официального» объявления
священной войны особого значения не имеет. Скорее всего идея
«исламского сопротивления» возникала среди определенной час7
ти кавказских мусульман спонтанно, постепенно охватывая все
более широкую территорию.

Военные действия на Северном Кавказе растянулись на три
четверти века, и их завершение в 1859 г. сдачей имама Шамиля
(в 907е годы XX столетия среди кавказских мусульман стала рас7
пространяться версия, что Шамиль отнюдь не капитулировал, а
по договору с российской администрацией отправился в хадж
транзитом через столицу империи С.7Петербург) отнюдь не оз7
начало полного замирения.

Как и ее противники, Россия также использовала в войне ре7
лигиозные лозунги, вела среди своих солдат, среди проживавше7
го в предгорьях Кавказа русского населения антиисламскую про7
паганду. Попытки обращения горцев в православие успеха не
имели. Относительно удачным во второй половине XVIII в. ста7
ло обращение в православие кабардинцев, чеченцев, мигриро7
вавших из родных мест в приграничные с Северным Кавказом
районы России. Местные старейшины требовали возврата бег7
лецов, чему противилась российская администрация, мотивируя
в частности свою позицию тем, что они приняли другую веру. В
конце 707х годов XVIII в. губернатор Астрахани даже выступил с
предложением отправить беженцев из Кабарды в Сибирь, что7
бы избавить их от претензий кабардинских князей. Единствен7
ным кавказским народом, бóльшая часть которого перешла в хри7
стианство, стали осетины, у которых вследствие этого возника7
ли проблемы с мусульманским окружением, в том числе с ингу7
шами. В 1762 г. в С.7Петербурге было решено привлечь новообра7
щенных осетин и кабардинцев на службу в строившемся в рай7
оне Кизляра форте, который планировалось впоследствии ис7
пользовать также и как центр православного миссионерства.

Христианизация на Северном Кавказе так и не превратилась
в один из главных инструментов российской политики. Напро7
тив, российская экспансия стимулировала исламизацию на Се7
верном Кавказе, в известном смысле способствовала консолида7
ции внутри различных этносов, а также между ними. Можно про7

Глава первая.  Долгий путь к исламу



26

Исламские ориентиры Северного Кавказа

вести определенные аналогии с ситуацией в этом регионе в 907е
годы XX в. Об этих параллелях еще будет говориться в главах,
посвященных современности. Здесь приведем лишь красноре7
чивое высказывание первого чеченского президента Д. Дудаева
(1944—1996 гг.): «Россия... вынудила нас стать на путь ислама»19.

Однако, уделяя большое значение джихаду, в значительной сте7
пени через который народы Северного Кавказа начинали воспри7
нимать ислам, нельзя игнорировать и само по себе продолжение
исламизации, отличавшейся, как и в прежние времена, противо7
речивым характером. «Если внимательно отнестись к докумен7
там, — подчеркивает М. Гаммер, — то становится совершенно ясно,
что джихад носил чисто теоретический, символический харак7
тер. На практике священной войне отводилось второстепенное
место... На первое Мухаммед аль7Яраги и его последователи ста7
вили утверждение шариата, искоренение адатов»20. Интересно,
что примерно такую же оценку, но уже шейху Мансуру дает со7
трудница Лондонского университета Анна Зелькина, которая счи7
тает, что «сам он (шейх Мансур. — А. М.) считает своей миссией
скорее религиозную проповедь, чем военные действия»21.

Но участники джихада воспринимали его не только и не столь7
ко «теоретически». Он был для них каналом восприятия ислама,
политическим лозунгом, руководством к практическому дейст7
вию. Израильский ученый акцентирует внимание на дагестан7
ском духовном авторитете, но, пожалуй, не меньше заботились о
шариате и шейх Мансур, и имам Шамиль, которые видели в уста7
новлении «истинного ислама», в создании исламского государст7
ва и свою конечную цель, и одновременно главное средство для
достижения победы на русскими.

Исламизация шла нелегко. Более того, в ряде случаев она встре7
чала сопротивление, и тогда шейх Мансур истреблял непокор7
ных. Известны случаи уничтожения им целых деревень. Начи7
ная с деятельности этого чеченского шейха сопротивление рус7
ским шло одновременно с борьбой против язычников, а впослед7
ствии и против тех мусульман, которые предпочитали следовать
традиционным обычаям и адату, чем более жесткому и требова7
тельному шариату. Эта «борьба на двух фронтах» не привела к
окончательной победе: подобно тому, как Северный Кавказ не
покорился полностью России (о чем свидетельствует хотя бы
поведение многих тысяч горцев в годы немецкой оккупации во



27

время Великой Отечественной войны), сами кавказцы, став бóль7
шими мусульманами, тем не менее сберегли верность своим не7
исламским традициям.

Кульминацией исламизаторских усилий XIX в. стала попытка
(которую, несмотря на неудачный финал, можно назвать выдаю7
щейся) создания имамом Шамилем на территории современно7
го Дагестана исламского государства.

Сегодня Шамиль в России дважды идеологизирован: во7пер7
вых, кавказскими, прежде всего чеченскими и дагестанскими
инсургентами — как символ сопротивления России, во7вторых,
конформистски настроенными кавказцами — но уже как символ
возможности достижения согласия между Россией и Кавказом.
Оба подхода имеют право на существование. Шамиль действи7
тельно воплощал борьбу против России. Но, будучи авторитет7
нейшим кавказским вождем, он осознал и бесперспективность
борьбы против нее. Во всяком случае, он не переоценивал ни
собственных возможностей, ни поддержки со стороны мусуль7
манского мира. Он достойно закончил свою карьеру главного оп7
понента России, чем заслужил уважение ее политиков и воен7
ных.

Но Шамиль сражался не только против России, но и в принци7
пе против иного, отличного от ислама мировосприятия образа
жизни. На одном из светских раутов в Калуге, куда Шамиль был
сослан по указу императора, он был «очень изумлен присутстви7
ем на вечере особ прекрасного пола не только с открытыми ли7
цами, т. е. без чадры, но даже с весьма оголенными плечами»22.
Это может показаться частностью, тем не менее хорошо извест7
но, что «женский вопрос» всегда был своего рода лакмусовой бу7
мажкой, позволявшей определить, насколько менталитет того
или иного мусульманина, общественной группы коррелирует с
их восприятием мира через призму ислама. Для Шамиля ислам
не был лишь идеологией сопротивления, а вообще его мировоз7
зрением, которое он утверждал среди ближайших соратников и
которое мечтал воплотить в основанном на принципах ислам7
ской справедливости государстве — имамате.

Создавая имамат, Шамиль ввел схожую с раннеисламской на7
логовую систему с упором на закят и харадж — благотворитель7
ный и поземельный налоги, ввел шариат, на котором был осно7
ван созданный им низам — свод законов и предписаний, регла7

Глава первая.  Долгий путь к исламу



28

Исламские ориентиры Северного Кавказа

ментирующих устроение и порядок в обществе, поведение му7
сульманина.

Выступая за реализацию установок догматического ислама,
Шамиль оставался еще шейхом накшбандийского тариката, мю7
ридом своего наставника Джамал ад7Дина аль7Газикумухи. Его,
если можно так выразиться, «двойная» позиция в обществе (шейх
Мансур тоже был накшбандийцем) в известном смысле снимает
вопрос о том, насколько правомерно с точки зрения суфизма уча7
стие его духовных авторитетов в общественно7политической
жизни. В 907е годы XX в. эта проблема вновь дебатировалась, и
один из ведущих исламских идеологов Дагестана, в целом Север7
ного Кавказа амир Исламской партии возрождения 23 А. Ахтаев
однозначно утверждал: «Суфий должен быть политиком!»24. Двой7
ная исламская идентичность Шамиля наглядно свидетельствует
об отсутствии непримиримых противоречий между умеренным
догматическим исламом и тарикатизмом, что позволяет говорить
о северокавказском исламе как о едином, хотя и внутренне гете7
рогенном культурном комплексе. (В русской армии были офице7
ры, которые делали правильные заключения относительно идео7
логии и практики Шамиля. Так, командующий войсками на Кав7
казской линии и в Черномории генерал7адъютант П. Граббе, ха7
рактеризуя учение Шамиля, среди основных его установок вы7
делял «всеобщее равенство, истребление ханов и всяческой на7
следственной власти, необходимость поголовного ополчения
против неверных для поддержания свободы гор и чистоты маго7
метанской веры»25.)

Подобно шейху Мансуру Шамиль ставил своей целью не про7
сто отпор российской экспансии, но утверждение на Северном
Кавказе (на территории современных Дагестана и Чечни) ис7
ламских норм организации общества, введение шариата. Как и
Мансур, он порой силой навязывал шариат горцам (известны его
письма с угрозами в адрес тех, кто отказывался принимать шари7
ат). Признавая искусственность, даже спекулятивность аналогий,
нельзя не согласиться с тем, что идея имамата вновь оказалась
востребованной в конце XX в., на этот раз во имя противопостав7
ления мусульманского Северного Кавказа уже неимперской и
несоветской России.

Шамиль был и религиозным, и политическим, и военным ли7
дером, что обеспечивало ему исключительно высокий уровень



29

харизмы, которая простирается в историческом времени. Как
проводник идеи исламского государства и борец за его создание
кавказец Шамиль может быть уподоблен алжирскому эмиру Абд
аль7Кадиру, приблизительно в то же время (1832—1871 гг.) отстаи7
вавшему независимость своей страны от Франции и побежденно7
му ею 26; главе повстанческого движения суданцев против англи7
чан (1881—1898 гг.) Мухаммаду Ахмаду, объявившему себя ислам7
ским мессией — махди и также боровшемуся за создание ислам7
ского государства; вождю ливийского сопротивления итальянцам
Омару аль7Мухтару (1922—1931 гг.) и др. Имам Шамиль не являет7
ся исключением. Как не является исключительной по отношению
к остальному мусульманскому миру исламская традиция на Север7
ном Кавказе (и на постсоветском пространстве вообще).

В этой связи вопрос об исламе на территории Российской им7
перии, впоследствии Советского Союза, о постсоветском исла7
ме может быть поставлен шире: правомерно ли акцентировать
его специфику сравнительно с исламом на Ближнем Востоке, в
Северной Африке и т. д.? В последнее десятилетие это пытаются
делать многие российские, в том числе кавказские политики и
ученые, причем большинство придерживаются мысли о своего
рода «самобытности» постсоветского ислама 27. Думается, что под
такой позицией существует четкая прагматическая основа — убе7
дить общество, зарубежных соседей, а возможно, и самих себя в
том, что «особому» постсоветскому исламу чужды такие проявле7
ния, как политическая ангажированность, фундаментализм, но7
сители которого являются «мутантами» (бандитами, террориста7
ми, экстремистами и пр.), борьба и уничтожение которых — нор7
мальное и даже обязательное условие достижения стабильности
и мира.

Эпопеи шейха Мансура, имама Шамиля удачно иллюстрируют
ту мысль, что социальные, политические процессы на Северном
Кавказе, эволюция сознания общества и его элит вполне вписы7
вается в контекст основных тенденций развития мусульманско7
го мира. Это было справедливо для XIX и XX (уже прошлого —
sic!) столетий, скорее всего, так будет и в наступившем веке.

В конце XVIII — XX в. в западных областях Кавказа среди ады7
гов происходил постепенный рост воздействия норм шариата
на общественные отношения. Это обусловлено, с одной сторо7
ны, влиянием на них движений Мансура и Шамиля, с другой —

Глава первая.  Долгий путь к исламу



30

Исламские ориентиры Северного Кавказа

общей эволюцией кавказского общества, потребностью в законо7
дательстве, более адекватном к проникшим в середине XIX в.
рыночным отношениям. Неожиданным на первый взгляд сторон7
ником внедрения шариатского законодательства оказалась рос7
сийская администрация. Это объясняется тем, что шариат в боль7
шей степени, чем горское право, был конгруэнтен общероссий7
ской законодательной системе, а российские чиновники могли
контролировать его реальных исполнителей. Такой подход им7
перской, а позднее и советской администрации в первые годы
после установления большевистской власти свидетельствует в
пользу мнения известного российского этнолога С. Арутюнова,
считающего, что шариат более «прогрессивен» по сравнению с
горским правом, поскольку он — «право развитого классового
общества, построенного на рыночных отношениях»28. Это под7
тверждается и исследованием И. Бабич, которая также полагает,
что в Кабарде и Адыгее, как и в других северокавказских рай7
онах, российская администрация «проводила политику насажде7
ния правовых норм шариата»29. Одним словом, на Северном Кав7
казе шариат на региональном уровне оказывался инкорпориро7
ван в государственную систему судопроизводства.

В регионе складывалась парадоксальная ситуация, когда в од7
ном случае исламская идеология джихада являлась обоснованием
борьбы против России, а в другом апелляция к исламу (продви7
жение исламского законодательства) отвечала общегосударствен7
ным интересам и вместе с тем способствовала развитию кавказ7
ских обществ.

В этой связи вновь возникает желание экстраполировать си7
туацию XIX в. на нынешнее положение на Северном Кавказе.
Абстрагируясь от чеченского конфликта, в котором использова7
ние шариата (а также осуждение его введения) носит скорее по7
литический, конъюнктурный характер, нельзя не признать, что
разумное использование исламского законодательства, как и по7
пытки сочетать его с законодательством Российской Федерации,
при известной терпимости Центра и готовности «северокавказ7
ской периферии» к диалогу может способствовать общей стаби7
лизации. В этой сфере «нет быстрых и простых решений», и «тот
факт, что... в отличие от Чечни, вопрос о практическом примене7
нии шариата (в целом на Кавказе) не стоит так остро, не снимает
с повестки дня проблему его будущей судьбы»30.



31

Говоря о том, что газават в период войны против России ста7
новился наиболее распространенной формой восприятия кав7
казцами ислама, нельзя не отметить и того, что наряду с его ради7
кальной интерпретацией в середине XIX в. стали появляться
более умеренные толкования, связанные с шейхом Ахмедом Кун7
та7Хаджи (Кишиевым) 31. С именем этого выдающегося и, к сожа7
лению, полузабытого духовного авторитета связано укрепление
в Чечне и Дагестане знаменитого суфийского тариката Кади7
рийя 32, а также поиски компромисса с Россией. На Северном
Кавказе кадиритское учение нередко именуется зикризмом. Ана7
лизируя влияние Кунта7Хаджи на северокавказский (преимуще7
ственно чеченский и дагестанский) ислам, приведем высказыва7
ние В. Акаева о том, что проповедь Кунта7Хаджи появилась то7
гда — а это случилось в начале 607х годов, — когда «уставший от
непрерывной войны с царизмом народ нуждался в мирной пере7
дышке»33.

Кунта7Хаджийский вариант зикризма, как и само кадирийское
учение, встретил сопротивление со стороны накшбандийских
авторитетов, сторонников шариата включая Шамиля. Негатив7
ное отношение к умеренно настроенным сторонникам Кунта7
Хаджи до некоторой степени и притом чисто формально может
быть уподоблено нынешнему восприятию большинства мусуль7
ман на Северном Кавказе радикалов7фундаменталистов, или вах7
хабитов. Автору неоднократно приходилось выслушивать мне7
ния чеченских, дагестанских коллег относительно чуждости вах7
хабизма северокавказскому исламу. Однако его вопрос, не явля7
лось ли в 607е годы XIX в. отношение к зикризму схожим, если не
тождественным сегодняшнему восприятию ваххабизма, оставал7
ся без ответа.

К чести Шамиля, который также не разделял убеждений Кун7
та7Хаджи, он после устроенного последнему «экзамена по знани7
ям исламских канонов» согласился с тем, что новый проповед7
ник не является еретиком и владеет основами ислама. Зато Ша7
миль сознавал, что «соглашательская» позиция Кунта7Хаджи, ут7
верждавшего, что главное в противостоянии России не выигран7
ные сражения, а выживание перед лицом более могущественно7
го противника, может отрицательно сказаться на стойкости
муджахедов, и фактически запретил его деятельность. И вновь —
аналогия с сегодняшней ситуацией в Чечне, где главной задачей

Глава первая.  Долгий путь к исламу



32

Исламские ориентиры Северного Кавказа

людей начиная примерно с 1999 г. становится не обретение госу7
дарственной независимости и тем более не установление ислам7
ского правления, а выживание, стремление сохранить жизнь
себе и близким 34.

Однако Кунта7Хаджи не был «соглашателем7коллаборациони7
стом», в чем порой его обвиняли современники, которым вто7
рят и некоторые радикальные идеологи сегодняшней Чечни. Его
позиция была более разумной, поскольку он как бы откладывал
продолжение активной борьбы против российской оккупации
до более благоприятных времен. Кстати, сам Шамиль дважды —
впервые в 1834 г., затем в 1859 г., уже окончательно, — признавал
свое поражение.

Другим, менее убедительным аргументом в пользу гонений
Шамиля на Кунта7Хаджи была ритуальная практика его последо7
вателей, заключавшаяся в ритмическом танце (беге) по кругу с
выкриками молитвы, которая отличалась от ритуалов Накшбан7
дийи. По прошествии полутораста лет именно кадирийский ва7
риант ритуальной практики, так  называемый громкий зикр, бла7
годаря усилиям электронных средств массовых информации стал
ассоциироваться у российского и европейского обывателя с «об7
щекавказским» исламом.

Хотя влияние Кунта7Хаджи распространялось преимуществен7
но среди чеченцев, он пользовался авторитетом и среди некото7
рых других кавказских народов, например, ингушей. В то же вре7
мя кроме ярых приверженцев газавата к нему негативно относи7
лось и мусульманское духовенство, значительная часть которого
с конца 18507х годов перешла на позиции соглашательства с Рос7
сией.

После ухода с политической арены Шамиля именно Кунта7
Хаджи, ведомые им зикристы Кадирийи, несмотря на свою по7
литическую умеренность, являли собой опасность в глазах рос7
сийских властей. Популярность Кунта7Хаджи — в начале 607х го7
дов число его приверженцев превысило 5 тыс. человек — делала
его соперником конформистски настроенного духовенства. «Кун7
та7Хаджи был далек от использования зикризма в военно7поли7
тических целях... и выступал против всякой конфронтации с вла7
стью»35. Однако Кадирийя и ее вождь могли оказаться центром
сплочения мусульман. Именно поэтому судьба Кунта7Хаджи, мис7
тика и мыслителя, народного организатора, но отнюдь не воен7



33

но7политического лидера, подобного шейху Мансуру и имаму
Шамилю, была предрешена. В 1863 г. он был арестован, и хотя
потом его сторонники пытались бороться с царской администра7
цией, успеха они не имели.

По числу приверженцев кадирийский тарикат уступал и усту7
пает Накшбандийе. Как и накшбандийцы, кадириты — легитим7
ные участники религиозной и политической жизни. Между обо7
ими тарикатами сохраняется соперничество, возникшее еще в
XIX в., которое ныне в известной степени трансформировалось
среди прочего в конкуренцию за влияние на светскую власть.
Здесь можно вспомнить, что к кадиритам принадлежал первый
президент Чечни Д. Дудаев. Таким образом, деятельность Кунта7
Хаджи не была просто эпизодом, она вписывается в религиоз7
ную и политическую традицию Чечни, Ингушетии.

В связи с ролью религиозного фактора в истории Северного
Кавказа неизбежно встает вопрос о том, насколько значимы для
этого региона межконфессиональные противоречия и можно ли
в этой связи хотя бы косвенно рассматривать российскую поли7
тику здесь в русле так называемого межцивилизационного про7
тивостояния.

Положительный ответ на этот вопрос как бы лежит на поверх7
ности, особенно если исходить из ставшей в 907е годы XX столе7
тия популярной, правда, в основном среди публицистов, теории
американского политолога С. Хантингтона о столкновении ци7
вилизаций (clash of civilizations). Тем более что в российских сред7
ствах массовой информации появилась множество статей на кав7
казскую тему с соответствующими броскими заголовками. Дей7
ствительно, в отношениях между различными политическими
силами на Северном Кавказе задействован религиозный фактор.
Причем его влияние на ситуацию не ограничено рамками проти7
востояния. В данном случае уместнее говорить о межконфессио7
нальном взаимодействии, которое включает в себя взаимоотно7
шения ислама и доисламских верований (в воззваниях Шамиля к
мусульманам использовалось слово «идолопоклонники»), отноше7
ния между отдельными направлениями внутри ислама, а также
ислама и христианства.

На первый взгляд все эти три типа взаимодействия подразу7
мевают взаимное противоборство. Однако в действительности
оказывается, что, во7первых, ни одна из конкурирующих сил не

Глава первая.  Долгий путь к исламу



34

Исламские ориентиры Северного Кавказа

была способна одержать решительную победу над оппонентом
(ислам на Северном Кавказе устойчиво хранил черты синкре7
тизма, в самом исламе оказываются переплетены суфийская и
ортодоксальная тенденции, русская «православная» администра7
ция пыталась использовать для осуществления своей политики
исламский шариат). Во7вторых, фактором северокавказского со7
циокультурного бытия постепенно становился межконфессио7
нальный диалог, который если не предотвращал конфликты, то
во всяком случае снижал степень их агрессивности.

Отношения между религиями как социокультурными систе7
мами складывались непросто. Имам Шамиль призывал сражать7
ся против христиан, а российские власти требовали, например
от ингушей, не принимать «мухамедданского закона» и «мечетей
не строить». О значимости религиозного фактора свидетельст7
вует и то обстоятельство, что в своей политике на Северном Кав7
казе Россия пользовалась поддержкой исповедовавших христи7
анство осетин 36, что, в свою очередь, становилось одной из при7
чин противоречий между ними и мусульманскими этносами.

С другой стороны, в XIX в. Россия не делала упора на христиа7
низацию завоеванных ею народов. С этой точки зрения можно
не согласиться с мнением, например, американского исследова7
теля М. Ходарковского, когда он пишет о намерениях России об7
ратить кавказцев в христианство или утверждает, что сама ее
политика определялась ее конфессиональной принадлежно7
стью 37. Конечно, среди части чиновников и деятелей Русской пра7
вославной церкви бытовало мнение о возможности христиани7
зации. Но, как известно, ее результаты были далеки от желае7
мых даже среди инкорпорированных в российское общество та7
тар. Вряд ли можно полностью согласиться с утверждением
осетинского ученого А. Цуциева, что «православие являлось в
процессах российской колонизации Кавказа почти тождествен7
ным самому российскому подданству, принятие в подданство сов7
падало с обращением в православие»38 (о христианизации корен7
ного населения покоренного во второй половине XIX в. Турке7
стана вопрос вообще никогда не стоял).

Своеобразной компенсацией за невозможность христианизи7
ровать кавказские этносы стало их «выдавливание», пользуясь
выражением грузинского исследователя Г. Нодия, за пределы
Северного Кавказа 39. Так возникло «мухаджирство»40 — вынуж7



35

денный исход из родных земель сотен тысяч (около полумиллио7
на) людей, даже целых народов в Османскую империю. Это пере7
селение «в страну единоверцев, султан которой... являлся хали7
фом всех мусульман», было для горцев «меньшим злом»41. Турция
поощряла мусульманскую миграцию и даже засылала на Север7
ный Кавказ «миссионеров» из числа духовных лиц, которые име7
нем ислама призывали кабардинцев, абхазов, шапсугов, предста7
вителей других народов покидать «дар аль7куфр» («мир неверия»)
и переселяться в «дар аль7ислам» («мир ислама»).

Мухаджирство отнюдь не привело к ослаблении позиций ис7
лама на Северном Кавказе. Более того, оно способствовало, пусть
и не сразу, развитию его связей с Турцией, Ближним Востоком,
что продолжало накладывать отпечаток на общую ситуацию в
регионе, особенно в связи с возросшей там в 907е годы конфлик7
тогенностью. Именно от потомков мухаджиров — и в целом от
кавказской диаспоры — в немалой степени исходили и исходят
импульсы поддержки распространившихся там национал7ради7
кальных и исламистских настроений.

При настороженном отношении к исламу, сохраняющемся в
российском обществе и его правящей элите и поныне, россий7
ская администрация во главу угла ставила не борьбу против него,
а включение мусульман — пусть на правах «младшего брата» — в
российское общество, адаптацию их элит, налаживание устойчи7
вых отношений с духовенством. Как уже отмечалось, админист7
рация стремилась обратить себе на пользу даже шариатские зако7
ны, которые могли способствовать стабильности в обществах
Северного Кавказа и создавали предпосылки для более удобного
контроля над здешними мусульманами. Вряд ли можно полно7
стью согласиться с мнением М. Гаммера, считающего, что поли7
тика России была «именно антиисламской» и «грозила кавказским
народам потерей своей самобытности»42.

Следует обратить внимание еще на один аспект ситуации в
этом регионе, связанный с конфессиональным фактором и экс7
пансией там России. Речь идет о внешней стороне событий, о так
называемой исламской солидарности зарубежных мусульман с их
кавказскими единоверцами.

Существует мнение, что «агентом Турции» был шейх Мансур,
который на самом деле получал некоторые финансовые вспомо7
ществования от османских правителей и был настроен к ним впол7

Глава первая.  Долгий путь к исламу



36

Исламские ориентиры Северного Кавказа

не лояльно. Но действовал Мансур скорее сообразуясь с собствен7
ной внутренней логикой, и отнюдь не прямыми директивами
Стамбула можно объяснить его настойчивость в приобщении гор7
цев к «истинному исламу» и шариату. Что касается Шамиля, то
известно, что сражаться рядом с ним приезжали люди из афган7
ского Герата, из Бухары. Есть сообщения об участии на его сторо7
не бойцов из Аджарии. Поддержка же его самой могущественной
мусульманской державой — Османской империей носила по боль7
шей части вербальный характер. Непосредственно в военных
действиях турки участия не принимали. Показательно, что Тур7
ция практически не упоминается в донесениях русских военных,
как нет там и указаний на турецкую активность в регионе.

В то же время полностью игнорировать воздействие Турции
на ход военных действий на Северном Кавказе было бы невер7
но. Турция всегда была главным военным и политическим сопер7
ником Российской империи на юге, Россия часто вела с ней вой7
ны. Только в XIX в. эти государства четырежды (1806—1812, 1828—
1829, 1853—1856, 1877—1878 гг.) воевали между собой. И тогда, и
позже успех или поражение России в этих войнах отражались на
ее влиянии на Северном Кавказе. Например, известно, сколь
болезненно отреагировали на поражение Турции в войне 1828—
1829 гг. мусульмане Дагестана. Зато кавказцы приветствовали
успех турок в Крымской войне 1853—1856 гг.

Сам Шамиль не питал особых иллюзий относительно непосред7
ственной помощи со стороны Турции, понимая, что ее правите7
ли руководствуются чисто политическими расчетами, а отнюдь
не желанием помочь единоверцам и тем более укрепить среди
них ислам. К тому же он достаточно низко оценивал их крепость
в мусульманской вере. Известны его высказывания о том, что
турки бывают «хуже гяуров».

Таким образом, проявления исламской солидарности носили
сугубо прагматический характер, и поддержку мусульман Кавка7
за против православной России не следует интерпретировать
как противостояние христианского и мусульманского миров. Тем
более что на протяжении всего столетия сама Турция опиралась
на помощь европейских держав — Великобритании и Франции,
заинтересованных в ее победах над Россией. Сопротивление
народов Северного Кавказа российской интервенции использо7
валось для давления на нее со стороны турок и европейцев.



37

Во второй половине XIX в. в российской правящей элите по7
степенно сформировалось убеждение, что чисто военный захват
еще не означает установления полного и прочного политическо7
го господства, поддержания собственного идеологического ав7
торитета. Вопрос состоял в том, каким образом встроить народы
Северного Кавказа в Империю, в частности насколько велики
могут оказаться «издержки» от джихада, от межрелигиозной вра7
ждебности. Для его решения требовалось достаточно длитель7
ное время, и этого времени для «полноценного» вхождения Се7
верного Кавказа в состав Российской империи не хватило. Про7
блему закрепления народов региона в составе метрополии реша7
ли уже большевики.

Для них вопрос об отношении к исламу, о борьбе с ним и вме7
сте с тем об использовании его для закрепления своего влияния
на Северном Кавказе также стоял достаточно остро. Несмотря
на государственный атеизм, советская власть обращалась с исла7
мом довольно прагматично. К тому же непосредственные испол7
нители ее решений — местные бюрократы, выходцы из корен7
ного мусульманского населения, прекрасно понимали невозмож7
ность тотальной «атеизации» Северного Кавказа (как, впрочем,
и других мусульманских регионов).

В отношении к исламу советской власти можно пунктирно
выделить несколько периодов 43. Первый охватывает семь7восемь
лет после установления советской власти, и для него характерен
поиск компромисса с исламом как с мировоззрением и социо7
культурной системой, которую большевики рассчитывали исполь7
зовать для закрепления своего правления. Доминирующей тен7
денцией второго этапа (с середины 207х годов и до начала Вели7
кой Отечественной войны) явилось противостояние власти и
ислама, попытки подавить религию. Третий период (середина
407х — 507е годы) с немалыми оговорками можно назвать «религи7
озной оттепелью». Четвертый, для которого характерно новое
ужесточение позиции, охватывает 60—707е и первую половину
807х годов. Пятый, самый краткий период — годы горбачевской
перестройки, он завершился в 1991 г. вместе с распадом СССР 44.

Определяя границы периодов, мы недаром использовали сло7
во «пунктирно». Во7первых, эти границы условны. Во7вторых,
очень трудно предложить единую периодизацию для всех мусуль7
манских регионов СССР — Северного Кавказа, Закавказья, Цен7

Глава первая.  Долгий путь к исламу



38

Исламские ориентиры Северного Кавказа

тральной Азии, Поволжья. Асинхронность здесь очевидна. Одна7
ко при всей размытости такая хронология может дать общее пред7
ставление о динамике отношения власти к исламу и ответной
реакции мусульман.

Ислам использовали различные политические силы еще до
прихода к власти большевиков. После Февральской революции в
мае 1917 г. Съезд горских народов создал Временный централь7
ный комитет Союза объединенных горцев, который затем транс7
формировался в так называемое Горское правительство. В рам7
ках этого органа образовалась исламская (шариатистская) груп7
пировка, выступавшая за возрождение на Северном Кавказе има7
мата. В связи с этим даже была учреждена должность шейх
уль7ислама. Идея эта, однако, не собрала достаточного числа при7
верженцев среди кавказцев и уж тем более не встретила благо7
склонности у большевиков.

Отношение мусульман к большевикам в первые годы после
Октябрьской революции было противоречиво. Изначально боль7
шинство кавказских народов было склонно поддерживать новую
власть, которая обещала им больше прав, позволяла надеяться на
перспективу самоопределения. Внешний демократизм больше7
виков порой и в самом деле выглядел привлекательнее, чем по7
зиция сторонников возрождения империи. Напомним о знаме7
нитом обращении В. Ленина от 20 ноября 1917 г. «Ко всем трудя7
щимся мусульманам России и Востока», в котором говорилось,
что мусульмане «должны быть хозяевами своей страны», «сами
должны устроить свою жизнь по образу своему и подобию», а их
«верования и обычаи... национальные и культурные учреждения
объявляются свободными и неприкосновенными»45. К тому же
заинтересованные в укреплении своей власти большевики не
предъявляли кавказским мусульманам никаких особых требова7
ний, на первых порах довольствуясь их лояльностью новому ре7
жиму.

В то же время среди местных политиков было немало често7
любцев, полагавших, что в условиях развала империи им удастся
создать суверенное кавказское государство, способное стать субъ7
ектом международной политики. Такого рода настроения исполь7
зовала Турция, стремившаяся компенсировать поражение в Пер7
вой мировой войне усилением своего влияния на Кавказе, где ее
союзником была также потерпевшая поражение Германия. Со7



39

перником турок стала Великобритания, которая, воспользовав7
шись развалом Российской империи, также стремилась закрепить7
ся на Северном Кавказе.

Цель Турции и Великобритании состояла в отрыве Северного
Кавказа и Закавказья от России и создании подконтрольных госу7
дарственных образований. Каждая из заинтересованных сторон
активно поощряла региональный сепаратизм. Следствием всего
этого стало провозглашение в мае 1918 г. Горской республики,
что явилось первым серьезным сепаратистским актом. В 1920 г.
была предпринята попытка отколоть от России Дагестан и соз7
дать там независимое государство, главой которого предполага7
лось сделать внука имама Шамиля — Саид7бея.

Параллельно с центробежными на Северном Кавказе разви7
вались и центростремительные тенденции. Так, пытавшийся
выступать от имени народов Северного Кавказа Народный со7
вет Терской области еще в 1918 г. заявил, что подчиненные ему
территории остаются в составе Российской Федерации и не на7
мерены отделяться от нее.

В ходе Гражданской войны противостоявшие стороны манипу7
лировали исламом. Исламскую идеологию пытались использовать
локальные этносепаратистские движения кабардинцев, чеченцев,
осетин7мусульман. В Кабарде, например, под исламскими лозун7
гами сформировалось движение, которое поддерживало больше7
виков, надеясь, что в обмен на это новая власть окажет содейст7
вие в укреплении шариата; затем, когда военно7политическая си7
туация изменилась, движение перешло на сторону Добровольче7
ской армии под командованием генерала А. Деникина. Он получил
поддержку и от мусульманского духовенства Дагестана.

Пытались разыграть карту исламской солидарности турки. Их
призывы к объединению мусульман против большевиков часто
встречали понимание у значительной части местных политиков.
Председатель Дагестанского милликомитета Д. Апашев публич7
но заявил, что местные мусульмане «давно мечтали видеть своих
единоверцев7турок»46. С другой стороны, вошедшие на террито7
рию Дагестана турецкие войска вели себя на Северном Кавказе
как завоеватели и большой симпатией у местного населения не
пользовались. Идея мусульманского братства не получила устой7
чивого воплощения, свидетельством чему можно считать провал
мобилизации в «турецко7горскую» армию.

Глава первая.  Долгий путь к исламу



40

Исламские ориентиры Северного Кавказа

В 1917—1919 гг. большая часть кавказцев не видела в советской
власти противника (время атеизации еще не пришло), и многие
имамы, накшбандийские и кадирийские авторитеты заняли вы7
жидательную, почти сочувственную позицию в отношении боль7
шевиков.

В это период особенно заметны были попытки Турции при7
влечь на свою сторону духовных лиц, пробудить в них негатив7
ное отношение к Советам. В начале 1919 г. светское по своему
характеру Горское правительство создало на территории Даге7
стана «военно7шариатские суды», задачей которых было отсле7
живание и наказание сотрудничавших с большевиками мусуль7
ман. Этот в целом незначительный для общей ситуации на Кавка7
зе эпизод весьма показателен, поскольку свидетельствует о стрем7
лении в том числе светских оппонентов большевиков использо7
вать ислам в своих целях.

В период Гражданской войны и вплоть до середины 207х годов
на территории Северного Кавказа шариатские суды сохранялись,
предпринимались даже попытки встроить их в советскую систе7
му. Позиция же большевиков была непоследовательной. Напри7
мер, в Адыгее и Кабарде среди новой властной элиты существо7
вали два подхода к шариату. В то время как приверженцы перво7
го подхода (которых именовали шариатистами) выступали за
«расширение функций шариатских судов», сторонники второго
хотели «изменить его внутреннее содержание, поскольку виде7
ли в нем переходный судебный орган»47. Нечто подобное имело
место и в восточной части Кавказа, особенно в Дагестане.

Символично, что именно на Чрезвычайном съезде народов
Дагестана И. Сталин, занимавший тогда должность народного
комиссара по делам национальностей, говорил о необходимости
управления Дагестаном «согласно его особенностям», выделяя
«серьезное значение шариата». «Советское правительство, — под7
черкивал он, — считает шариат таким же правомочным, обыч7
ным правом, какое имеется и у других народов, населяющих Рос7
сию»48. В начале 207х годов советская администрация даже фи7
нансировала деятельность шариатских судов.

В середине 207х годов укрепившаяся новая власть уже не нуж7
далась в поддержке со стороны шариата, в целом духовных авто7
ритетов, а ее функционеры и тем более пропагандисты стали
относиться к исламу как к идеологическому конкуренту, враж7



41

дебной большевизму общественно7политической структуре. И
хотя в 1926—1927 гг. в ряде мест предпринимались попытки вос7
становить шариатские суды, к этому времени стало очевидно,
что нужда в них как в одном из обязательных инструментов кон7
троля над обществом уже отпала. Шариатские суды продолжали
функционировать неофициально, обращение в них не одобря7
лось, а впоследствии в некоторых случаях преследовалось.

В конце 207х — начале 307х годов заметно активизировался воз7
главлявшийся Е. Ярославским Союз воинствующих безбожников.
Главным объектом гонений на религию оставалось православие,
однако все более резким нападкам подвергался и ислам. В 307е
годы начались гонения на мусульманское духовенство, прошли
массовые аресты шейхов, имамов, закрывались мечети (в Кабар7
дино7Балкарии и Адыгее вообще не осталось ни одной официаль7
но действовавшей мечети). Были закрыта все медресе, школы
арабского языка, что привело к разрушению системы религиоз7
ного образования.

Специфическим методом борьбы против ислама, применяв7
шимся советскими чиновниками, было углубление противоре7
чий между тарикатским и «ортодоксальным» исламом, а также
между приверженцами различных тарикатов, а в Чечне — их
подразделений (вирдов). Так, используя противоречия между
накшбандийцами и кадиритами, большевики поначалу заметно
ослабили влияние Накшбандийи, а затем расправились с лидера7
ми Кадирийи. Уцелевшие шейхи (38 шейхов были физически
уничтожены), а также оставшиеся тарикатистские авторитеты
и их преемники были принуждены к сотрудничеству с силовы7
ми структурами — Народным комиссариатом внутренних дел
(НКВД, затем МГБ, КГБ). Особенно характерно это было для
части Накшбандийи, некоторые члены которой впоследствии
достигли значительных постов в советской администрации (к
ним, например, принадлежал последний первый секретарь Че7
чено7Ингушского обкома КПСС Д. Завгаев). В 1991 г. уже при пре7
зиденте Б. Ельцине главой администрации этой республики был
назначен накшбандиец А. Арсанов (внук шейха тариката Д. Арса7
нова). Выходцы из Накшбандийи возглавляли до 1993 г. местный
муфтият. Высокая лояльность накшбандийцев властям стала од7
ной из причин напряженности их отношений с кадиритами, ко7
торые пытались сохранить хотя бы относительную независи7

Глава первая.  Долгий путь к исламу



42

Исламские ориентиры Северного Кавказа

мость. После распада СССР именно выходцы из кадиритов стали
наиболее стойкими оппонентами Москвы в борьбе за независи7
мость.

Мусульмане Северного Кавказа по мере сил оказывали проти7
водействие властям. В отличие от Поволжья, где сопротивление
за редкими исключениями было пассивным, на Кавказе оно мог7
ло принимать активные формы. Многие мечети, несмотря на
официальное закрытие, продолжали работать. Подпольно про7
должали действовать кружки по изучению Корана и арабского
языка.

Наиболее непримиримой формой сопротивления стали спо7
радические вооруженные выступления кавказских мусульман
против советской администрации, их столкновения с регуляр7
ными частями Красной армии. Повстанцы призывали к священ7
ной войне. «Если трудно установить организационную связь ме7
жду этими горскими восстаниями, — писал историк и публицист
А. Авторханов, — то национально7идеологическая связь между
ними была налицо: лозунги газавата основоположников горской
независимости — Мансура, Гамзат7Бека, Кази7муллы и Шамиля
были ведущими мотивами этих восстаний»49. Последнее воору7
женное движение (чеченцев), во главе которого стоял Хасан
Исраилов, было подавлено весной 1940 г.

Вторая половина 207х и 307е годы были периодом наиболее
активной борьбы советской власти против религии включая ис7
лам. Ответ на вопрос, почему в религии большевики видели наи7
более враждебную для себя силу, очевиден. Подобно коммуни7
стической идеологии она претендовала на роль регулятора соци7
альных отношений, источника формирования ценностных ори7
ентаций индивида, его поведения в обществе. Большевизм как
идеология, как социокультурная система претендовал на столь
же абсолютную роль, и уже в силу этого не мог терпеть присутст7
вия могущественного конкурента, обладающего вековыми навы7
ками влияния на человека и общество.

С этим конкурентом советская большевистская система была
готова идти на сотрудничество только тогда, когда чувствовала
собственную несостоятельность перед лицом внешнего против7
ника. Таковым в период Великой Отечественной войны были
немецкие интервенты с их тоталитарно7националистической
идеологией, а в послевоенное время — западная цивилизация,



43

вестернизм, в противостоянии которому советская власть так7
же (но уже в более закамуфлированной форме) пыталась иногда
использовать религиозную традицию. Последнее замечание в
основном касается православия, однако в известной степени оно
относится и к исламу, за помощью к которому советская власть
также обращалась именно в критические для себя моменты.

Страхом властей перед внешним противником, их стремле7
нием любой ценой сплотить вокруг себя общество воспользова7
лось институциональное духовенство, понимавшее, что настал
удобный момент для поднятия своего авторитета, демонстрации
влияния на людей. В годы Великой Отечественной войны Духов7
ное управление мусульман Европейской части России и Сибири
(ДУМЕС) опубликовало патриотическое «Обращением ко всем
мусульманам Советского Союза»50. Как и все население СССР,
мусульмане принимали участие в разгроме внешнего агрессора.
Среди них тысячи Героев Советского Союза, сотни тысяч награ7
ждены боевыми орденами и медалями.

Тем не менее немалая их часть, прежде всего на Северном Кав7
казе, сотрудничала с немцами, что в конечном счете и повлекло
за собой сталинские депортации 1944 г. Не вступая в полемику
относительно того, насколько коллаборационизм части кавказцев
позволял властям делать вывод о предательстве целых народов,
попробуем объективно разобраться в причинах этого явления.
Нельзя не учитывать, что для многих кавказцев сотрудничество с
немцами было ничем иным как продолжением борьбы за незави7
симость. По существу они могли видеть в немцах своих освободи7
телей от России, которая установила здесь господство насильст7
венным путем. И потому коллаборационисты не считали себя
предателями по отношению к своим народам.

Интервенты умели учитывать и эту особенность отношения к
Москве части местного населения, и специфику кавказских тра7
диций, о чем свидетельствуют документы, разработанные немец7
кой военной разведкой. Для примера сошлемся на подготовлен7
ные Берлином осенью 1942 г. «Директивы по руководству эконо7
микой во вновь оккупированных областях» («Зеленую папку»),
где говорилось о важности использования для закрепления на
Кавказе исламского фактора.

Немцы создавали из коллаборационистов национальные пред7
ставительства, которые оказывали им поддержку в восстановле7

Глава первая.  Долгий путь к исламу



44

Исламские ориентиры Северного Кавказа

нии нормальной жизни на оккупированных территориях, спо7
собствовали вербовке мужчин в мусульманские военные подраз7
деления. При этом они педантично подчеркивали свое уваже7
ние к исламу. На захваченных территориях открывались отобран7
ные у мусульман большевиками мечети, священнослужители при7
зывали молиться за Гитлера. Только в Кабардино7Балкарии немцы
открыли в каждом населенном пункте по две7три мечети 51. Мул7
лы7коллаборационисты провозгласили Гитлера «великим имамом
Кавказа». При немцах на Северном Кавказе печаталось пять га7
зет, одна из которых носила символическое название «Газават» и
вела эффективную пропаганду среди бойцов мусульманских во7
оруженных формирований. Эпиграфом «Газавата» было «Аллах —
над нами, Гитлер рядом с нами»52. Немцам удалось наладить пере7
правку на не оккупированные ими территории, в частности в
Дагестан, религиозной литературы, в том числе издания Корана
в позолоченном переплете.

В 1942 г. оккупанты создали Северо7Кавказский национальный
комитет (СКНК), содействовавший им в организации диверси7
онных отрядов, в которых была предусмотрена должность мул7
лы. Немцы уделяли большое внимание привлечению на свою сто7
рону мусульманских священнослужителей. Для подготовки мулл7
коллаборационистов была открыта специальная школа. Священ7
нослужители же вели соответствующую агитацию и в лагерях
военнопленных. Наконец, они принимали активное участие в
работе СКНК, в состав которого был включен внук имама Ша7
миля.

За относительно короткое время военных действий на Север7
ном Кавказе, в период его оккупации здесь имело место своего
рода возрождение ислама, что, безусловно, наложило отпечаток
на последующие события. Вопрос о значении исламского факто7
ра на Северном Кавказе в годы Великой Отечественной войны
нуждается во всестороннем непредвзятом осмыслении. Тем бо7
лее что некоторый опыт анализа использования ислама немец7
ким оккупационным режимом уже накоплен. Имеется в виду из7
данная в Казани в 1998 г. уникальная на сегодня книга молодого
татарского исследователя И. Гилязова «На другой стороне (кол7
лаборационисты из поволжско7приуральских татар в годы Вто7
рой мировой войны)», в которой есть немало отсылок к полити7
ке Германии в отношении мусульман Северного Кавказа. Также



45

следует упомянуть интересный материал В. Ямпольского «Му7
сульманская плаха для России» (Военно7патриот. журн. — 1996. —
№ 2).

В послевоенные годы, когда экономическое и социальное по7
ложение в стране оставалось тяжелым, власти избегали конфлик7
тов с мусульманами, в том числе на Северном Кавказе. Во второй
половине 407х годов было удовлетворено несколько заявок на
открытие мечетей, и в 1951 г. их насчитывалось 35 (из них 26 в
Дагестане) 53. В конце войны и в первый послевоенный год были
совершены первые паломничества мусульман в Мекку и Медину.

Однако сделанные советской властью во время войны послаб7
ления в религиозной сфере оказались весьма кратковременны7
ми. И в первые послевоенные годы положительный ответ на
открытие мечетей получали не все заявители. По мере исчезно7
вения прямой внешней угрозы власть переставала нуждаться в
религии как в дополнительном рычаге для упрочения своих по7
зиций. Мусульмане же пытались активизировать религиозную
жизнь. Их деятельность зачастую разворачивалась вокруг неза7
регистрированных мечетей, в молельных домах, а также в клад7
бищенских сторожках, которые фактически выполняли функции
молельных домов. При мечетях происходило также не санкцио7
нированное свыше изучение Корана, давались уроки арабского
языка.

Любопытно, что существовавший запрет на хадж в Аравию, а
затем мизерное — после его восстановления — число участников
паломничества привели к росту популярности святых мест на
мусульманских территориях СССР, в частности в Дагестане. По
данным местного обкома КПСС, в середине 507х годов в Дагеста7
не насчитывалось до 70 святилищ «республиканского значения»
и несколько сотен локальных святых мест 54.

Местная администрация была прекрасно осведомлена, что
подавляющее большинство жителей, а в сельской местности все
поголовно отправляют религиозные обряды, отмечают мусуль7
манские праздники. Продолжала действовать, хотя и в ограни7
ченном виде, адатно7шариатская судебная система, посредством
которой в сельской местности разрешалась бóльшая часть внут7
ренних конфликтов.

Очевидно, что и сами местные функционеры (как это было и в
Центральной Азии) также были приобщены к религии и уж во

Глава первая.  Долгий путь к исламу



46

Исламские ориентиры Северного Кавказа

всяком случае понимали, что борьба против ислама в конечном
счете отражается на отношении мусульман к Москве, к офици7
альной советской идеологии и способствует ее отторжению.
О тщетности попыток искоренить этническую (горскую) и ис7
ламскую традицию свидетельствует признание в 1982 г. первого
секретаря Чечено7Ингушского обкома КПСС А. Власова: «на по7
роге седьмого десятилетия революции за территорией Грозно7
го до сих пор нет советской власти, она ограничена религиозны7
ми и тейповыми лидерами, которые решают все вопросы, минуя
советские органы»55.

Местные аппаратчики находились в весьма двусмысленном
положении и, даже сочувствуя единоверцам, были вынуждены
исполнять спускавшиеся из Центра антирелигиозные постанов7
ления и инструкции. В 507х — начале 607х годов базисным доку7
ментом относительно борьбы с религией было постановление
ЦК КПСС «О крупных недостатках в научно7атеистической про7
паганде и мерах ее улучшения» от 7 июня 1954 г. Конкретно в
связи с исламом отмечались недостатки атеистической работы в
первую очередь в Средней Азии, однако принятые в результате
обсуждения этого постановления меры имели негативные по7
следствия для мусульман всех регионов и республик. В частно7
сти, были даны указания о противодействии исламской пропа7
ганде, в том числе проводимой священнослужителями (иными
словами, им запрещалась заниматься их «профессиональной дея7
тельностью»), запрещалось открытие новых мечетей (было при7
остановлено даже ограниченное возвращение верующим ото7
бранных у них культовых зданий), выросло и налогообложение
отправления обрядовой практики.

Особое раздражения властей вызывало существование офи7
циально не зарегистрированных религиозных общин, число
которых росло по мере нарастания атеистического давления.
Продолжали функционировать домашние кружки по изучению
исламской культуры, традиций. Против нелегалов принима7
лись самые решительные меры вплоть до ареста их руководи7
телей. Впоследствии, в 807е годы, осознав бесперспективность
борьбы с нелегалами, власти сочли за благо выдавать больше
разрешений на регистрацию общин, что само по себе облегча7
ло контроль над религиозной жизнью. С середины 807х годов
на Северном Кавказе начало (правда, незначительно) увели7



47

чиваться количество зарегистрированных мусульманских объ7
единений и, напротив, снижаться число объединений, дейст7
вовавших подпольно.

Одно из объяснений внезапной терпимости властей к исламу
заключается в том, что с конца 707х и в 807е годы в мусульманские
регионы СССР начали проникать идеи исламского радикализма.
Это было связано как с исламской революцией в Иране, так и с
протестом мусульманского мира против советского вторжения
в Афганистан. В начале 807х впервые заявили о себе А. Ахтаев,
братья Кебедовы, принимавшие активное участие в организа7
ции среди молодежи просветительских кружков с явным поли7
тическим уклоном. Опасаясь, что события в Афганистане могут
получить отголосок среди советских мусульман, привести к по7
явлению стойких, решительно настроенных «исламских дисси7
дентов», власти пошли на смягчение атеизма, надеясь избежать
открытой негативной реакции со стороны мусульман, обеспе7
чить их лояльность. С другой стороны, они предпринимали меры,
чтобы воспрепятствовать формированию единого исламского
движения, разогнав просветительские кружки и начав пресле7
дование их руководителей и участников.

Именно тогда часть информированных об истинном положе7
нии дел функционеров начала высказывать крамольную по тем
временам мысль о возможности использования традиционного
ислама для борьбы с исламом политическим. Впрочем, вплоть до
1989 г. эта «либеральная» тенденция в отношении ислама разви7
валась медленно и противоречиво (резкий скачок — с 58 зареги7
стрированных мусульманских объединений до 125 — произошел
лишь при М. Горбачеве — с 1988 по 1989 г.).

Кроме того, периодически предпринимались меры по сниже7
нию влияния ислама на бытовом уровне. В конце 1968 г. в Инсти7
туте научного атеизма Академии общественных наук при ЦК
КПСС состоялось расширенное совещание, посвященное борьбе
с пережитками ислама, а в начале 707х годов даже издано специ7
альное постановление «О внедрении в быт советских людей но7
вых гражданских обрядов», которое преследовало цель ослабить
зависимость человека от религии в его повседневной жизни.
Ситуация в этой сфере была весьма непростая. С одной стороны,
урбанизация, интернационализация трудовой деятельности, со7
ветское образование и без сугубо атеистических мероприятий

Глава первая.  Долгий путь к исламу



48

Исламские ориентиры Северного Кавказа

способствовали размыванию традиций, в том числе религиоз7
ных. С другой стороны, обращение к религии на бытовом уровне
включая семейную жизнь продолжало оставаться значимым.
Официальная советская наука с достаточной откровенностью
признавала: «Использование семейно7родственных отношений
и земляческих связей и отношений для придания религиозной
окраски национальным национальным обычаям и традициям
позволяет приверженцам ислама, вмешиваясь в личные дела
людей, выступая в роли регуляторов социально7бытовых и се7
мейно7брачных отношений»56. Апелляция к исламу была гаран7
том поддержания устойчивости внутрисемейных, внутриклано7
вых связей и в известном смысле обеспечивала чувство этнокуль7
турной идентичности. Перед властью, пропагандистами атеиз7
ма вставал вопрос о разделении и даже противопоставлении в
культуре и традиции (включая поведенческие аспекты) собствен7
но этнического (народного) и религиозного начал. В этой связи
рекомендовалось «приблизить средства и формы интернацио7
налистского и атеистического (курсив мой. — А. М.) воспитания к
специфике семейно7родственной и земляческой среды»57.

Убедиться в продуктивности такого подхода его авторам так и
не удалось. С началом перестройки государственный атеизм срав7
нительно быстро сошел на нет. Тем не менее вопрос о соотноше7
нии конфессионального и этнического моментов в этнокультур7
ной традиции на Северном Кавказе (в частности, в Чечне) в оп7
ределенных ситуациях не только представляет «схоластический»
интерес, но и имеет политическую подоплеку, на чем мы обстоя7
тельнее остановимся в последующих главах.

В 1981 г. в ЦК КПСС было подготовлено еще одно направлен7
ное против религии постановление («Об усилении атеистиче7
ского воспитания»), а спустя два года, в 1983 г., еще одно — уже
непосредственно против ислама («О мерах по идеологической
изоляции реакционной части мусульманского духовенства»). Это
постановление было связано с усилившимся после исламской
революции в Иране (1978—1979 гг.) проникновением из7за рубе7
жа фундаменталистской идеологии, появлением независимых
проповедников, расширением активности нелегальных мечетей.
Именно тогда в городах появились книги религиозного содержа7
ния, излагавшие богословские и политические позиции, отлич7
ные от официального «советского ислама».



49

Надежды, которые советское руководство какое7то время воз7
лагало на доминирование в исламской революции антиимпериа7
листического, в целом антизападного элемента, в также тради7
ционно тесные контакты с арабским миром в определенной сте7
пени способствовали смягчению критики ислама. Можно даже
провести некоторую параллель между отношением большевиков
сразу после революции 1917 г. к исламу как к религии угнетен7
ных народов с отношением к нему советских руководителей,
которые рассматривали некоторые мусульманские страны как
союзников (действующих и потенциальных) в противостоянии
Западу. Это, кстати, было замечено его политиками и эксперта7
ми. В конце 707х журнал «U. S. News and World Report» отмечал,
что «Москва уменьшила открытую враждебность в исламу, стара7
ясь во что бы то ни стало произвести благоприятное впечатле7
ние на арабский мир»58.

В советской политической практике и официальной идеоло7
гии почти вплоть до распада СССР в отношении ислама был при7
нят двойной стандарт. Если применительно к «зарубежному ис7
ламу» допускались предположения относительно его позитивной
роли (сам генеральный секретарь ЦК КПСС Л. Брежнев в речи
на XXVI съезде КПСС констатировал, что «в некоторых странах
Востока... активно выдвигаются исламские лозунги» и признал,
что «под знаменем ислама может развертываться освободитель7
ная борьба»59), то отношение к «внутреннему исламу» оставалось
негативным. Ислам терпели только потому, что не могли от него
избавиться.

Символично, что последнее атеистическое постановление
советской власти называлось «Об усилении борьбы с исламом» и
было принято в августе 1986 г., т. е. в период перестройки, когда
гонения на религию уже прекратились, а Кремль и Русская пра7
вославная церковь обсуждали вопрос о грядущем праздновании
тысячелетия крещения Руси.

Насколько успешна была атеистическая деятельность совет7
ской власти на Северном Кавказе и каков итог противоречивого
сосуществования двух систем — коммунистической и исламской,
каждая из которых так или иначе претендует на то, чтобы быть
для своих приверженцев «образом жизни»?

Однозначного ответа на этот вопрос не существует. Да он, ви7
димо, и не нужен. Разброс мнений, в том числе и среди профес7

Глава первая.  Долгий путь к исламу



50

Исламские ориентиры Северного Кавказа

сионалов, достаточно высок. Так, знаток ислама на Северном Кав7
казе А. Шихсаидов считает, что «...двадцатые и начало 807х годов
XX в. вошли в историю как эпоха торжества воинствующего ате7
изма и упадка религиозной культуры. Она подрубила корни рели7
гии в Дагестане»60 (наиболее исламизированной республики Се7
верного Кавказа. — А. М.). Однако советская власть не только «ру7
била» корни традиции, но и сама де7факто приспосабливалась к
ней, негласно используя ее нормативы. И здесь можно согласить7
ся с теми, кто считает, что в северокавказских обществах, прежде
всего в сельской местности, традиционные нормы жизнеустрой7
ства сохранялись в годы советской власти и продолжают оказы7
вать глубокое влияние на формирование отношений между людь7
ми, между индивидом и обществом и после развала советской сис7
темы. В сельской местности сохранялись общинные земли и ме7
четские наделы (вакфы). Здесь «негласно действовало горское
адатное право и нормы шариата, умело маскировавшиеся партий7
но7хозяйственной демагогией»61. «Гарантом выполнения тради7
ционных правил общественно7хозяйственной жизни, — полага7
ют В. Бобровников и М. Рощин, — давно стало местное колхозное
начальство... воспитанное на старых адатных нормах»62 (в 1989 г.
вышла книга российского этнолога С. Полякова «Традиционализм
в современном среднеазиатском обществе», в которой высказы7
вались сходные мысли, но применительно к Средней Азии).

Наконец, продолжали действовать мюридские объединения,
причем только в Чечено7Ингушетии в 1981 г. число мюридов ко7
лебалось вокруг 10 тыс. человек. К 1987 г., судя по официальной
статистике, их количество сократилось примерно до 5800 (эта
цифра вызывает некоторое сомнение). По той же официальной
статистике около 2000 мюридов действовало в Дагестане и свы7
ше 500 в Северной Осетии 63.

Рассуждая о влиянии ислама на северокавказские общества,
следует избегать крайностей. Взаимное приспособление совет7
ской системы и традиции не могло пройти бесследно для послед7
ней. Сохраняя свои основы, она модифицировалась, приспосаб7
ливалась к культурным и идеологическим новациям, добиваясь
консенсуса (пусть и непаритетного) с властью. С этой точки зре7
ния поставленные Москвой местные руководители в сознании
людей могли выглядеть «хранителями устоев». Их амбивалент7
ный статус гарантов традиции и в то же время ее разрушителей



51

требует более взвешенной оценки. Сохранение системы тради7
ционных ценностей включая ислам являлось одновременно и
фактором стабильности, и объектом борьбы официальной идео7
логии, настаивавшей на атеизме и пропагандировавшей совет7
ский строй как альтернативу традиционному образу жизни.

При тоталитарной системе «внутренний ислам» не представ7
лял для советской власти реальной опасности. Облечение анти7
советских взглядов в религиозную форму носило ограниченный,
не организованный характер и успешно пресекалось соответствую7
щими службами. Видимо, «несерьезное» отношение к исламу впо7
следствии в немалой степени обусловило неспособность утвер7
дившихся у власти в образовавшихся после распада СССР госу7
дарствах, в том числе и в России, бывших советских руководите7
лей увидеть в исламе реальный политический фактор, а в
представителях исламизма — серьезных конкурентов.

Все это стало одной из причин неадекватного восприятия но7
вой российской элитой политического ислама уже в постсовет7
ские 907е годы, когда возникли и обострились политические и
этнополитические конфликты, в ходе которых противоборст7
вующие стороны апеллировали к религии. Тогда же стало ясно,
что ислам не просто сохранил свое влияние на общество на Се7
верном Кавказе, в особенности в наиболее исламизированных
восточных районах, но способен адаптироваться к общественно7
политическим переменам.

В 907е годы на Северном Кавказе набирает силу исламское воз7
рождение, органической частью которого становится политиза7
ция ислама.

Примечания
1 В то же время в ряде случаев периодизация возможна на субрегиональ7

ном уровне. Например, для Дагестана периодизация в три этапа предло7
жена в Энциклопедическом словаре «Ислам на территории бывшей Рос7
сийской империи» В. Бобровниковым. Н. Емельянова разделяет исламиза7
цию Кабарды на целых пять этапов (Емельянова Н. М. Мусульмане Кабар7
ды. — М., 1999. — С. 5).

2 Шихсаидов А. Ислам в Дагестане // Центр. Азия и Кавказ [Лулео, Шве7
ция]. — 1999. — № 4 (5). — С. 109.

3 Ислам на территории бывшей Российской империи: Энциклопедиче7
ский словарь. — СПб., 1998. — Вып. 1. — С. 31.

Глава первая.  Долгий путь к исламу



52

Исламские ориентиры Северного Кавказа

4 Зелькина А. Ислам в Чечне до российского завоевания // Чечня и Рос7
сия: общества и государства. — М., 1999. — С. 40.

5 Документальная история образования многонационального государст7
ва Российского. — М., 1998. — Кн. 1: Россия и Северный Кавказ в XVI—XIX
веках. — С. 27.

6 Ханаху Р. А., Цветков О. М. Религия и кавказская война в контексте
исследования менталитета адыгов // Наука, религия, гуманизм. — М., 1996. —
С. 154.

7 Кючук7Кайнарджийский договор 1774 г. оказался первым документом, в
котором затрагивались религиозные вопросы и признавались конфессио7
нальные особенности ситуации на Северном Кавказе, в частности проти7
востояние России и Турции как христианского и мусульманского государств,
готовых обеспечить безопасность и удовлетворительный статус последо7
вателей соответствующих религий.

8 В конце 807х годов автору довелось побывать в мечети расположенного
на юге республики Дербента, где молятся сунниты и шииты. Однако дер7
бентская джума7мечеть не является исключением. Например, азербайджан7
цы и иранцы — шииты посещают Московскую соборную мечеть, молитвы и
проповеди в которой осуществляют суннитские духовные авторитеты.

9 Ярлыкапов А. Проблема ваххабизма на Северном Кавказе // Черно7
морьско7Каспiйский регiон: умови та перспективи розвитку: Матерiали Мiж7
нар. конф. Київ 26—28 VI 1998. — Київ, 1998. — С. 265; Дибаев И. Исламский
радикализм в контексте проблемы военно7политической безопасности на
Северном Кавказе // Науч. мысль Кавказа. — 1999. — № 1. — С. 58.

10 В начале 907х годов автор беседовал с инициаторами исламского возро7
ждения в России, и для многих из них понятие «тарикатчик» было симво7
лом косности и конформизма. Впоследствии, не без усилий одного из лиде7
ров исламского «ренессанса» на Северном Кавказе амира первой (тогда
еще в СССР) исламской политической организации — Исламской партии
возрождения, внезапно скончавшегося в 1998 г. Ахмеда7кади Ахтаева, при7
надлежность в суфизму уже не рассматривалась как нечто однозначно тож7
дественное застою в религиозной мысли и практике.

11 Ислам: Энциклопедический словарь. — М.: Наука. Гл. ред. вост. лит.,
1991. — С. 224.

12 Подробнее см.: Аликберов А. К. «Райхан ал7хака’ик ва бустан ад7дака’ик»
Мухаммада ад7дарбанди как памятник мусульманской историографии (ко7
нец X — XI вв.): Автореф. дис... канд. ист. наук / Ин7т востоковедения
РАН. — СПб., 1991.

13 Акаев В. Х. Шейх Кунта7Хаджи: Жизнь и учение. — Грозный, 1994. —
С. 12.

14 Братство Накшбандийя сформировалось в середине XIV в. на террито7
рии Мавераннахра и Хорасана. Название получило по имени своего осно7
вателя Багаутдина Накшбанда (1318—1389 гг.). В настоящее время имеет



53

последователей в большинстве стран Ближнего Востока, Центральной
Азии. В Российской Федерации помимо Северного Кавказа оно пользуется
влиянием среди части мусульман Поволжья. Считается, что к нему принад7
лежали наиболее видные руководители местного духовенства (о Накшбан7
дийе см., например: Мухаммедходжаев А. Идеология накшбандизма. — Ду7
шанбе, 1991).

15 Документальная история образования многонационального государст7
ва Российского: В четырех книгах. — М., 1998. — Книга первая: Россия и
Северный Кавказ в XVI—XIX веках.

16 Гаммер М. Шамиль. Мусульманское сопротивление царизму. Завоева7
ние Чечни и Дагестана. — М.: Крон7пресс, 1998. — С. 19.

17 Документальная история образования... — С. 41.
18 Агаев А. Магомед Ярагский. — Махачкала, 1996. — С. 130.
19 Terms of War and Peace // Time. — 1996. — March. — P. 19.
20 Гаммер М. Указ. соч. — С. 76.
21 Зелькина А. Указ. соч. — С. 49.
22 Шамиль в Калуге: Брошюра издана по тексту книги И. Н. Захарьина

(Якунина) «Кавказъ и его герои». С.7Петербург. Издание Б. Н. Звонарева.
1902. — Грозный, 1931. — С. 9.

23 Учредительный съезд Исламской партии возрождения состоялся в
1999 г. в Астрахани.

24 Ахтаев А. Суфий должен быть политиком! // Ат7Таухид. — 1994. —
№ 1. — С. 15.

25 Документальная история образования... — С. 525.
26 Подобно Шамилю эмир Абд аль7Кадир опирался на суфийские братст7

ва. Интересно, что алжирца поддерживало знаменитое братство Кадирийя,
которое на Кавказе было главным идейным и политическим оппонентом
Шамиля. Как и Шамиль, Абд аль7Кадир заслужил уважение у своих против7
ников7иноверцев. После его разгрома и пленения французское правитель7
ство наградило его орденом Почетного легиона. От России Абд аль7Кадир
получил орден Белого орла (Churchill Ch.GH. La vie de Abd7El7Kader. — Alger,
1971. — P. 317).

27 Пожалуй, наиболее четко эта мысль сформулирована даже не на Кавка7
зе, а в Центральной Азии — президентом Узбекистана И. Каримовым, кото7
рый прямо заявил: «мы не вписываемся в исламский стандарт» (Каримов И.
Узбекистан — не айсберг, чтобы дрейфовать // Народное слово [Ташкент]. —
1997. — 12 нояб.).

28 Арутюнов С. Законы гор // Итоги. — 1999. — 19 янв. — С. 14.
29 Бабич И. Эволюция правовой культуры адыгов. — М., 1999. — С. 118.
30 Сюкияйнен Л. Есть ли у шариата перспективы на Северном Кавказе //

НГ7Религии. — 1997. — 27 февр.

Глава первая.  Долгий путь к исламу



54

Исламские ориентиры Северного Кавказа

31 С арабского «кунту7хаджи» дословно переводится как «я был хаджи»,
т. е. совершил паломничество в святые места Мекку и Медину.

32 Братство Кадирийя основано в Багдаде в XII в. Абд аль7Кадиром аль7
Гилани. В XV в. оно начало распространяться по всему мусульманскому миру.
В XIX в. по время хаджа с его учением познакомился Кунта7Хаджи, который
и принес его на Северный Кавказ.

33 Акаев В. Х. Указ. соч. — С. 4.
34 Представитель чеченской администрации при президенте России,

руководитель Чеченского центра кавказских исследований Ш. Бено в бе7
седе с автором высказал мысль, что мировоззрение Кунта7Хаджи актуально
и для сегодняшней Чечни и даже может быть использовано при формули7
ровании идеологии чеченского общества.

35 Акаев В. Х. Указ. соч. — С. 42.
36 Вместе с тем нельзя не отметить, что в период наивысшей активности

Шамиля ему удалось обратить в ислам некоторую часть осетин, среди кото7
рых появились собственные осетинские имамы.

37 Ходарковский М. В Королевстве кривых зеркал // Чечня и Россия:
общества и государства / Ред.7сост. Д. Е. Фурман. — М., 1999. — C. 22, 26.

38 Цуциев А. Осетино7ингушский конфликт (1992—...): Его предыстория и
факторы развития. — М.: РОССПЭН, 1998. — С. 31.

39 Нодия Г. Конфликт в Абхазии: национальные проекты и политические
обстоятельства // Грузины и абхазы: Путь к примирению. — М.: Весь мир,
1998. — С. 27.

40 В современной историографии встречаются два варианта написания
этого термина — «мухаджирство» и «махаджирство». Первый, на наш взгляд,
более точный вариант, восходит к арабскому языку, второй — его северо7
кавказская модификация.

41 Эмиграция дагестанцев в Османскую империю: Сборник документов
и материалов / Сост. А. Магомедалиев. — Махачкала, 2000. — Кн. 1. — С. 16.

42 Гаммер М. Указ. соч. — С. 73.
43 См. подробнее: Малашенко А. Исламское возрождение в современной

России / Моск. Центр Карнеги. — М., 1998. — С. 42—67.
44 Варианты периодизации отношений между исламом и государством в

СССР предлагались авторами работ: Саидбаев Т. А. Ислам и общество. — М.,
1978; Каримов Г. М. Шариат и его социальная сущность. — М., 1978; МалаG
шенко А. Исламское возрождение...

45 Цит. по: Документы внешней политики СССР. — М., 1957. — Т. 1. — С. 35.
46 Кашкаев Б. О. Гражданская война в Дагестане 1918—1920 гг. — М.: Наука,

1976. — С. 150.
47 Бабич И. Указ. соч. — С. 163.
48 Сталин И. В. Соч. — М., 1947. — Т. 4. — С. 395.



55

49 Уралов А. (Авторханов А.). Убийство чечено7ингушского народа // Наро7
до7убийство в СССР. — М., 1991. — С. 24.

50 ДУМЕС выступало от имени всех мусульман СССР, поскольку регио7
нальных управлений — среднеазиатского или северокавказского — в то вре7
мя просто не существовало.

51 Цит. по: Ахмадуллин В. Б. Политика советского государства по отноше7
нию к мусульманской религии (1917—1945 гг.): Дипломная работа / Воен.
ун7т. — М., 1998. — С. 40.

52 Вагабов М. Россия в исторических судьбах народов Дагестана // Даге7
стан. правда. — 2000. — 9 февр.

53 Емельянова Н. Указ. соч. — С. 80.
54 Бобровников В. О. Родовые святилища рутульцев // Дагестанское село:

вопросы идентичности (на примере рутульцев). — М., 1999. — С. 108.
55 Максаков И. «Я благодарен судьбе за этот урок» (интервью с представи7

телем в Москве президента Чеченской Республики Ичкерия Майербеком
Вачагаевым) // Независимая газ. — 2000. — 19 февр.

56 Макатов И. А. Религиозное влияние в семейно7родственных отноше7
ниях и его преодоление // Вопр. науч. атеизма. — 1983. — № 31. — С. 246.

57 Там же. — С. 248.
58 Knight R. Why Russia is Nervous About Its Muslims // U. S. News and World

Report. — 1979. — May 14. — P. 37.
59 Отчетный доклад Центрального Комитета КПСС XXVI съезду КПСС и

очередные задачи партии в области внутренней и внешней политики. —
М., 1981. — С. 18.

60 Шихсаидов А. Ислам в Дагестане // Центр. Азия и Кавказ. — 1999. — № 4
(5). — С. 109.

61 Борисов М. Горские рецепты выживания // Эксперт. — 1999. — № 8. —
С. 45.

62 Бобровников В. О., Рощин М. Ю. Человек, природа и общество в горном
дагестанском ауле (по материалом хуштадинского адата) // Дагестанское
село Хуштада / Ин7т востоковедения РАН. — М., 1995. — С. 128.

63 Ермаков И., Микульский Д. Ислам в России и Средней Азии. — М., 1993. —
С. 23—24.

Глава первая.  Долгий путь к исламу



56

При описании того или иного общественно7политического
феномена, каковым по праву можно считать «исламский фактор»
на Северном Кавказе, наибольшее внимание привлекает сам
процесс его самореализации, т. е. то, какие силы и действия яв7
ляются практическим воплощением этого фактора. Но существу7
ет и другая сторона вопроса: какие идейные, религиозные на7
правления, встроенные в них лозунги, призывы, теоретические
взгляды и концепции (если они существуют) отражают сущность
исламского фактора, как они взаимодействуют и насколько адек7
ватны практическому воплощению.

Исследование корпуса идей, в том числе богословских или
квазибогословских, позволяет вписать имеющие место на Север7
ном Кавказе религиозно7политические тенденции в общий кон7
текст идейной эволюции исламского мира, определить нишу, за7
нимаемую местными мусульманами в умме. Изучение религиоз7
ной мысли важно для понимания преемственности ситуации на
Северном Кавказе по отношению к прошлым эпохам, для осмыс7
ления того, насколько эволюция сознания и поведения северо7
кавказских мусульман отражает общие закономерности в разви7
тии уммы. Без этого невозможно определить состояние ислама в
регионе, а следовательно, предугадать дальнейшие пути его раз7
вития, например, закрепление традиционных тарикатистских
представлений или усиление роли последователей «чистого ис7
лама», тяготеющих к политизации религии.

Основные тенденции в религиозном мировоззрении и идео7
логии нельзя рассматривать в отрыве от светской мысли и идео7
логии. В условиях высокой политизированности общества кон7
фессиональный фактор оказывает влияние на формирование
светского мышления. В то же время при разрешении богослов7

Гл а в а  в т о р а я

ИСЛАМСКОЕ ВОЗРОЖДЕНИЕ:

МИРОВОЗЗРЕНИЕ И ИДЕОЛОГИЯ



57

ских вопросов, таких, например, как выработка тех или иных
трактовок шариата, соотношение ханафитского и шафиитского
мазхабов, роль в современном кавказском обществе суфизма и
других религиозных авторитетов, исламские лидеры манипули7
руют светскими, в первую очередь социальными категориями.

Логика повествования о происходящих в обществе политиче7
ских, экономических, социокультурных процессах требует спер7
ва изложения фактического материала, т. е. действия, а затем
уже его вербальной интерпретации, идейного, культурного обос7
нования (у занимавшихся наукой в советское время исследовате7
лей такой подход может вызвать реминисценции с пришедши7
ми из марксизма понятиями «базис» и «надстройка»: первый со7
ставляет основу общества, в то время как вторая, формируемая
базисом, в свою очередь, оказывает на него сильное и устойчи7
вое воздействие). Не возражая в целом против первенства мате7
риального аспекта перед духовным, все же попробуем начать
именно с «нематериального», поскольку, во7первых, это позво7
лит разобраться с такими употребляемыми ныне понятиями, как
традиционализм, салафийя, фундаментализм, ваххабизм, во7вто7
рых, даст возможность определить их соотношение с распростра7
ненными политическими установками, в7третьих, при дальней7
шем изложении представить дискурс идей, концептов и прагма7
тических целей их авторов.

Анализ распространенных среди различных групп общества,
духовных деятелей, политиков религиозных взглядов позволя7
ет более выверенно оценить их поступки, понимание того, где,
в каких социальных, политических пределах влияние ислама объ7
ективно неизбежно, а где он прежде всего, если не исключитель7
но, служит инструментом борьбы за власть, и использующие его
группировки на самом деле поступают так под давлением обстоя7
тельств.

Важно разобраться в идеологии исламского движения на Се7
верном Кавказе, в том, насколько оно органично вписывается в
феномен политизации ислама во всем мусульманском мире. И
последнее: анализируя идейные тенденции в современном исла7
ме, мы можем, говоря словами французского социолога Ж. Кепе7
ля, уйти от ошибки «смешения представлений об исламских дви7
жениях с тем, что они представляют собой на самом деле». «Сами
эти движения, — считает ученый, — все более воздействуя на

Глава вторая. Исламское возрождение: мировоззрение и идеология



58

Исламские ориентиры Северного Кавказа

формирование представлений о себе, создают великий самовос7
производящийся дискурс. Одни обращены к Западу, другие — к
своим внутренним опорным базам. Одни апеллируют к “саляму”
(миру. — А. М.), другие к джихаду»1.

Итак, в канун перестройки ислам продолжал оказывать суще7
ственное влияние на образ жизни и мыслей кавказских мусуль7
ман. В наибольшей степени это было характерно для Дагестана,
Чечни и Ингушетии (в то время Чечено7Ингушетии). В запад7
ных регионах — Кабардино7Балкарии, Карачаево7Черкесии, Ады7
гее — его влияние было сравнительно меньше.

Напомним, что ислам был не единственным регулятором об7
щественных отношений. Влияние горских, собственно этниче7
ских традиций было не меньшим, а равным, порой даже бóльшим.
Ислам был одним из факторов регламентации отношений между
людьми. В меньшей степени он влиял на отношения между инди7
видом и обществом. Кавказцы, как правило, не рассматривали
свою внешнюю, выходящую за пределы семьи или аула активность
сквозь призму религии. В городах исламские представления об
устройстве личной и общественной жизни были еще менее зна7
чимы, чем в сельской местности, а поведенческие нормативы ус7
танавливались лишь при минимальном учете требований ислама.

На Северном Кавказе не могло возникнуть никаких идущих от
ислама концепций об устройстве общества, его отношениях с
государством. Для этого не было, так сказать, социального заказа.
Все происходившее в обществе и политике имело официальную
интерпретацию, выход за рамки которой был невозможен, да к
тому же и запрещен.

В первые годы перестройки ситуация практически не меня7
лась, поскольку декларированная М. Горбачевым гласность вос7
принималась как очередная пропагандистская кампания, кото7
рая могла быть в любую минуту приостановлена, а наиболее рев7
ностные поборники горбачевской «социалистической демокра7
тии» наказаны за чрезмерное усердие (как уже не раз бывало в
советской истории) 2.

Одним из ключевых моментов в отношении общества к демо7
кратизации становился отказ советской верхушки от жесткого
атеизма, что, в отличие от прошлых частичных уступок верую7
щим символизировало стратегические перемены в подходе к
религии. Возрождение религии (прежде всего православия), на



59

наш взгляд, явилось свидетельством необратимости перемен.
Вновь возвращаться на стезю преследования за веру было уже
невозможно.

Исламский «ренессанс» поначалу отставал от православного,
что можно объяснить, во7первых, общей инертностью советской
провинции, а во7вторых, естественной боязливостью местных
властей, всегда опасавшихся непредсказуемости Центра и бояв7
шихся потерять свои кресла. Кроме того, на самóм Северном
Кавказе у мусульман не было соответствующих влиятельных ду7
ховных структур, которые смогли бы взять на себя инициативу и
приступить к решению конкретных задач возрождения религии.
Возглавлявшееся М. Геккиевым Духовное управление мусульман
Северного Кавказа (ДУМСК) не пользовалось большим автори7
тетом как среди рядовых верующих, так и среди духовных лиц. В
ДУМСК не было и квалифицированных богословов, пропаганди7
стов веры, не говоря уже людях, способных давать внушающее
доверие и интерес исламское обоснование начинавших происхо7
дить в обществе непривычно сложных процессов. «За годы со7
ветской власти мусульмане фактически утеряли традиции так
называемого “высокого” богословского ислама, уступившего ме7
сто его простонародным формам»3 (аналогичная ситуация сло7
жилась и в Центральной Азии, где бытовой, «обрядовый» ислам
фактически подмял под себя ислам догматический). Слабость кон7
цептуального богословия накладывает отпечаток на религиозно7
политическую мысль, зачастую низводя ее на лозунговый уро7
вень. Это дает возможность многим политикам, а также мало7
компетентным в теологии религиозным деятелям спекулировать
на исламе, превращая его в заурядный амбивалентный инстру7
мент для удовлетворения собственных амбиций.

На Северном Кавказе исламская мысль представлена тремя
направлениями — суфизмом (тарикатизмом), догматическим бо7
гословием и фикхом шафиитского и ханафитского мазхабов, а
также салафийей. На концептуальном уровне все три направле7
ния выражены лапидарно, и скорее могут быть определены как
более или менее (по большей части менее) артикулированный
поток массового сознания. С другой стороны, все три направле7
ния можно обнаружить и в мировоззрении местных этнополи7
тических и религиозных квазиэлит. Приставка «квази7» представ7
ляется необходимой, поскольку полноценные элиты на Север7

Глава вторая. Исламское возрождение: мировоззрение и идеология



60

Исламские ориентиры Северного Кавказа

ном Кавказе — как на общерегиональном, так и на локальном уров7
нях — еще только формируются.

Два первых направления — суфийское и богословско7догмати7
ческое — взаимопереплетены. Что касается салафийи, то на Се7
верном Кавказе, с одной стороны, она является оппонентом пер7
вых двух направлений, а с другой — некоторые наиболее образо7
ванные ее последователи не отвергают суфийских представле7
ний.

Несмотря на идеологические расхождения, политическое
противоборство между сторонниками этих направлений, к исла7
му на Северном Кавказе все же следует подходить как к единому
духовному и культурному комплексу, все три компонента которо7
го дополняют друг друга. В единстве их противоположностей
кроется бессмысленность в обозримом будущем «борьбы до по7
бедного конца» внутриисламской, междоусобной борьбы за гос7
подство в сознании всего общества.

Суфизм представлен братствами (тарикатами) Накшбандийя
и Кадирийя, приверженцы которых проживают в Чечне и Даге7
стане. Кроме того, в Дагестане действует братство Шазилийя.
На Северном Кавказе суфийская практика утвердилась в форме
тарикатизма 4 (мюридизма), при котором главный духовный ав7
торитет — шейх (наставник) или устаз собирает вокруг себя груп7
пу мюридов (последователей). Шейх воспитывает, обучает их,
разъясняя сущность трансцендентного понимания Всевышнего,
и в результате длительного, на протяжении долгих лет личност7
ного общения с ним они также приобщаются к благочестию. В
результате создается своеобразная цепь (по7арабски «сильсиля»),
по которой благодать передается от шейха его преемникам. Силь7
силя может поддерживаться на протяжении десятилетий, даже
столетий и может быть прервана, если шейх не успел или не
сумел воспитать своего продолжателя. И по сей день в Дагестане
существует сильсиля, основанная устазом имама Шамиля, других
знаменитых в прошлом веке шейхов. В 907е годы в Дагестане
были опубликованы обстоятельные сведения об их родословных
и потомках 5.

Шейхи, носители благодати, должны обладать глубокими ре7
лигиозно7философскими, мистическими знаниями, которые они
призваны распространять среди учеников. Последнее невозмож7
но без тщательной проработки соответствующей литературы,



61

без овладения понятийным аппаратом. Главная жизненная цель
шейха — получение неофициального статуса исламского «свято7
го», что возможно лишь через мюридов, посредством постоянно7
го расширения круга приобщенных к мистическому знанию дан7
ного конкретного шейха и соответственно роста его авторитета
среди окружающих.

Процесс передачи трансцендентного знания, традиция силь7
сили подвергались разрушению при советской власти, и возник7
шие лакуны не могут быть восполнены в течение десятка лет. В
предыдущей главе говорилось, что, несмотря на репрессии, в
Дагестане и Чечне удалось сберечь от уничтожения немало араб7
ских рукописей, в том числе суфийские трактаты. Однако для
ознакомления с ними сравнительно широкого круга мусульман
требуется значительное время, заинтересованность и владение,
причем глубокое, арабским языком. Возможно ли это в нынеш7
них условиях социального кризиса, высокого уровня конфликто7
генности? Разумеется, среди части молодых мусульман7кавказцев
существует интерес к арабскому языку, в регионе идет процесс
исламского возрождения. Однако собственно для суфийской
мысли, для реанимации мусульманского мистицизма, который
во всем мире стал уделом небольших групп интеллектуалов (в
том числе в центральной части России и на Западе), этого недос7
таточно.

Сегодня на Северном Кавказе тарикатизм не ассоциируется с
систематическим глубоким мистическим знанием. Как источник
исламской мысли он находится в упадке. Отсутствуют и соответ7
ствующие глубокие философские работы на этот счет. Вряд ли в
Дагестане или Чечне можно найти кружки, в которых ученики
сосредоточенно изучают наследие исламской философии, пыта7
ются проникнуться духом мистицизма, ожидают, когда вслед за
учителем на них снизойдет божественная благодать. В своебраз7
ной форме идеи мистицизма иногда отражаются в возрождаю7
щемся жанре духовной поэзии 6. Нередко попытки синтеза тра7
диционного и мистического ислама принимают почти гротеско7
вый характер. Так, в серии статей в газете ДУМД «Ассалам» на7
маз именовался «медитацией здоровья»7. Общий социальный
антураж, распространенность иных как исламских, так и свет7
ских представлений о мире и месте в нем человека и Бога, нако7
нец, элементарный недостаток времени, которое нужно потра7

Глава вторая. Исламское возрождение: мировоззрение и идеология



62

Исламские ориентиры Северного Кавказа

тить на самопостижение, на мистические штудии, — все это явля7
ется препятствием для возрождения суфизма как пласта ислам7
ской культуры.

Недостаток знаний компенсируется растущей активностью
тарикатистских шейхов, бурной реконструкцией инфраструкту7
ры тарикатов, ростом числа мюридов. На начало 907х в Дагестане
насчитывалось около 1500 мюридов, организованных по этниче7
скому принципу 8. Сегодня у наиболее авторитетного шейха Саи7
да (Айциева) Чиркейского — 5038 мюридов. У другого влиятель7
ного шейха Таджуддина (Рамазанова) Хасавюртского — 2932 9. При7
мерно столько же приверженцев имеют и другие известные шей7
хи и устазы — Багруддин (Кадыров) Ботлихский, Арслан7Али
(Гамзатов) Параульский, Магомед Амин (Гаджиев) Параульский,
Мухаджи Мухаджиров. По мнению владеющего ситуацией в рес7
публике востоковеда А. Магомеддадаева, общее количество мю7
ридов в любом случае не превышает несколько десятков тысяч 10.
Много это или мало, сказать трудно. Известно, например, что в
Чечне в 1917 г. насчитывалось 60 тыс. мюридов 11.

Показательно, что исследователи современного состояния
ислама на Северном Кавказе практически не затрагивают в свя7
зи с суфизмом проблем философских мистических учений. Зато
тарикатизм на Северном Кавказе продолжает существовать как
общественное мировоззрение, точнее, как форма приобщения к
исламу. Недостаток (если не отсутствие) суфийского концептуа7
лизма компенсируется сохранением обрядовой стороны, в част7
ности ритуалов — таких, как почитание святых мест, зикр и неко7
торых других. Шейхи же пользуются авторитетом среди верую7
щих в основном не по причине снизошедшей на них бараки (бла7
годати), но скорее благодаря своей религиозно7общественной
активности.

В 907е годы тарикатские шейхи оказывали большое влияние
на деятельность и богословскую ориентацию духовных управле7
ний мусульман Дагестана и Чечни. Многие из них занимают в
этих управлениях ответственные посты. Взаимодействие и взаи7
мопроникновение «тарикатистов» и духовенства интерпретиру7
ются обеими сторонами как естественно7неизбежное единство
суфийского и догматического ислама. Например, заместитель
главы Духовного управления мусульман Дагестана Губдалан Абу
Муслим полагает, что каждый «крупный алим (богослов. — А. М.)



63

...обязан идти под духовную опеку шейха», а «без вступления в
тарикат... религиозность человека не будет полноценной»12. Как
отмечает востоковед Д. Макаров, «грань между официальным и
неофициальным духовенством... оказалась весьма условной: ос7
новная часть не только религиозной элиты, но и рядовых има7
мов и других служителей культа в сегодняшнем Дагестане при7
надлежит к тем или иным тарикатам»13. В ДУМД решающим влия7
нием пользуется шейх ордена Шазилийя, а также ведущий силь7
силю от накшбандийских и кадиритских шейхов Саид Чиркей7
ский и его сторонники Абдель7Вахид Какамахинский, Арслан7Али
Гамзатов. В известном смысле такая ситуация характерна и для
Чечни, где институциональное духовенство также принадлежит
или тесно связано с двумя тарикатами — накшбандийским и кади7
рийским при доминировании последнего.

За последние годы на Северном Кавказе, в том числе и в Даге7
стане, не создано новых фундаментальных трудов по догматиче7
скому богословию и фикху. Среди приверженцев двух распро7
страненных на Северном Кавказе мазхабов — шафиитского и ха7
нафитского — не наблюдается стремления вести серьезные ис7
следования в этих областях. Сам термин «факих» (законник) не
может быть применен ни к одному из ныне здравствующих али7
мов. Периодически возникающие противоречия между последо7
вателями обоих мазхабов лежат в сфере ритуальной практики. В
то же время различия между шафиитами и ханафитами имеют
этническую окраску. Так, в конце 907х годов различия в мазхабах
негативно повлияли на отношения между ханафитами7ногайца7
ми и шафиитами7даргинцами в Кизлярском и Тарумовском рай7
онах Дагестана, а также в Шелковском районе Чечни 14.

В целом состояние богословия на Северном Кавказе ничем не
отличается от положения в остальной России, где нет ни одного
мусульманского богослова мирового уровня, а наиболее продви7
нутые интеллектуалы по большей части творят на почве свет7
ской мысли, пытаясь внедрить исламские компоненты, напри7
мер, в евразийство (Г. Джемаль), в либеральные идеи, в теорию
национально7культурного строительства (Р. Хакимов). Что каса7
ется широко тиражируемых рассуждений об исламе общепросве7
тительского характера, то они предназначены для широкого кру7
га читателей, и их главная цель — ликвидировать религиозную
безграмотность.

Глава вторая. Исламское возрождение: мировоззрение и идеология



64

Исламские ориентиры Северного Кавказа

Отсутствие как собственно богословия, так и суфийского фи7
лософского изыска способствует поддержанию среди северокав7
казских мусульман убежденности в глубокой специфике, «непо7
вторимости» местного ислама. Нечто подобное имеет место в
других мусульманских странах и регионах бывшего СССР. Напри7
мер, в России мусульмане7татары (в том числе духовенство) так7
же рассуждают о «татарском исламе», противопоставляя его
иным, проникающим из7за рубежа, прежде всего из стран с бо7
лее радикальной религиозной идеологией, толкованиям. То же
имеет место в государствах Центральной Азии, где право иметь
свой, «национальный» ислам энергично отстаивают опасающие7
ся внешней религиозной индоктринации светские правящие
элиты.

Применительно к северокавказскому исламу нередко исполь7
зуется понятие «традиционалистский». Внешне понятный, этот
термин тем не менее нуждается в комментарии. Исследователи
мусульманства часто рассуждают о единстве и вместе с тем мно7
гообразии ислама как социокультурной традиции. При этом един7
ство определяется священным откровением, Кораном, пятью 15

столпами веры (аркан ад7дин), признанием безусловного превос7
ходства конфессиональной общности над этнической (наличие
исламской нации — уммы).

Формирование же традиционалистского ислама связано с ло7
кальными этнокультурными особенностями. На практике его
адептам чужда апелляция к идее единой уммы, равно как и к слож7
ному богословскому творчеству. В нем есть «приземленность» к
образу жизни конкретного мусульманского этноса. Он является
«охранителем» местной культурной идентичности. Именно с
традиционалистским, а не богословским исламом ассоциируется
неразделимость этнического и конфессионального начал.

Феномен традиционалистского ислама связан, во7первых, с
включением в VII—XI вв. в состав арабского халифата множества
народов, а во7вторых, с последовавшим затем его распадом на
более гомогенные в этнокультурном отношении государства, в
каждом из которых ислам приобретал специфический оттенок.

С X—XI вв., после того как в исламском мире утвердились че7
тыре основные богословско7юридические школы (мазхабы) —
ханафитская, шафиитская, маликитская и ханбалитская — и «были
закрыты врата иджтихада» (права на самостоятельное суждение



65

по религиозным и юридическим вопросам), одним из главных
направлений эволюции ислама стало именно приспособление его
к локальным культурным традициям, зачастую в ущерб исламу
догматическому. Устойчивость этих традиций обеспечивалась уда7
ленностью их носителей от культурных очагов исламского мира,
привязанностью к местным экономическим укладам, прочностью
родовых отношений и идеологией патернализма. Локальный
традиционализм обусловлен мирским мультикультурализмом
множества этносов, образующих исламскую умму. Именно через
традиционалистский, а не догматический ислам в первую оче7
редь формируются стереотипы поведения каждого конкретно7
го мусульманина, который на бытовом уровне является членом
своей этноконфессиональной общины и только на макроуровне
— носителем ценностей и атрибутов мировой уммы. Традицио7
нализм, по мнению французского исламоведа О. Руа, есть то, что
«обращено ко всему консервативному», «его тоска по прошлому
скорее морализаторская, чем обусловленная стремлением к со7
циальной справедливости»16. Утверждение же социальной спра7
ведливости, обеспечивающей ее политической надстройки —
один из ключевых элементов зарождавшегося в борьбе с этниче7
скими установками раннего догматического ислама, одновремен7
но служащий доказательством его «тотальности». По выражению
британского классика исламоведения У. М. Уотта, «ислам создал
экономическую, общественную и политическую систему, Pax Is7
lamica»17. Проводя различия между традиционализмом и фунда7
ментализмом, французский ученый Ф. Бюрга делает упор на при7
сущее последнему целенаправленное действие во имя восстанов7
ления адекватных с точки зрения его сторонников политических
и социальных институтов 18.

В мировоззрении мусульманского индивида, как и в коллек7
тивном сознании каждой отдельно взятой мусульманской общи7
ны, во все времена было заложено противоречие между част7
ным (этническим, региональным) и общеисламским, одним из
проявлений чего и является диалектическая дихотомия тради7
ционализм — салафийя (фундаментализм).

В этом плане на Северном Кавказе, в особенности в его гор7
ной части, создавались оптимальные предпосылки для утвержде7
ния и консервации традиционалистского ислама. Замкнутость
этнических культур начиная с XVIII в. усугублялась проникнове7

Глава вторая. Исламское возрождение: мировоззрение и идеология



66

Исламские ориентиры Северного Кавказа

нием туда тарикатизма. Вместе с тем, несмотря на различия ме7
жду традиционалистским и догматическим типами ислама, по7
следний был инкорпорирован в локальную систему ценностей
благодаря восприятию мусульманами идеи джихада, ставшего
обоснованием сопротивления российской экспансии. Противо7
речия между традиционалистским и догматическим исламом в
условиях антироссийского джихада порой сглаживались, хотя и
продолжали существовать.

Обращение к джихаду было и осталось своеобразной формой
исламизации народов Северного Кавказа, не завершенной в
XIX в. и продолжающейся — с большей или меньшей интенсивно7
стью — по сей день. Другая форма исламизации выражалась в
стремлении некоторых вождей, сочетавших в себе черты поли7
тиков и духовных авторитетов, внедрить в общество (полностью
или частично) систему шариатского законодательства, что как
прежде, так и теперь встречает немалое сопротивление. В ради7
кальной форме эта установка выражалась в призыве к созданию
исламского государства, наиболее отчетливо прозвучавшем в
Чечне и Дагестане.

И джихад, и призыв к введению шариата как формирующего
социально7политическое пространство законодательства с после7
дующим созданием исламского государства — все это оппонирует
традиционалистскому исламу и соотносится с идеалами возрож7
дения «аутентичной религии» времен пророка Мухаммада и че7
тырех праведных халифов, к возврату к корням религии (усуль
ад7дин). «Усуль ад7дин» переводится с арабского (точнее, интер7
претируется) как «фундаментализм».

Фундаментализм не есть нечто присущее исключительно ис7
ламу. Его появление связано с христианством, вернее, с протес7
тантизмом, с реакцией протестантского богословия на социаль7
ные и культурные феномены христианской цивилизации начала
XX в. «Фундаментализм» — термин, отражающий более общие
идеологические процессы, применимый к иным религиям и свет7
ским идеологиям. Существуют, например, понятия православно7
го и коммунистического фундаментализма. Впервые это поня7
тие было использовано для определения консервативного дви7
жения в евангелической церкви Соединенных Штатов. Само сло7
во «фундаменталист» введено редактором баптистской газеты
«Watchman Examiner» К. Л. Льюисом 19.



67

Существующая на Северном Кавказе дихотомия «салафийя —
традиционализм» свидетельствует не о принципиальных отли7
чиях местного ислама от иных распространенных в остальных
частях мусульманского мира вариантах. Скорее это показатель
его типичности. Поэтому искусственно противопоставление ис7
лама чеченского, дагестанского (а в равной мере узбекского, тад7
жикского и т. д.) исламу, распространенному на Ближнем Восто7
ке, в Северной Африке. Из этого следует легитимность на Се7
верном Кавказе феномена салафийи (часто именуемого в послед7
ние годы ваххабизмом), являющегося естественным антиподом
и в то же время alter ego местного традиционалистского ислама,
в котором так или иначе наличествуют отклонения от догмати7
ческих канонов, к возврату к которым салафиты призывают.

Проблема салафийи на Северном Кавказе, а также в других
мусульманских регионах бывшего СССР во второй половине 907х
годов приобрела небывалую прежде остроту. Ее распростране7
ние ассоциируется с общей социально7политической нестабиль7
ностью, угрозой безопасности в государствах и регионах, усиле7
нием сепаратистских движений, ростом криминалитета, в об7
щем, с негативными общественными и политическими явлени7
ями.

Легко заметить, что объектом критики является не салафийя,
а ваххабизм, т. е. одно из частных проявлений салафитской тра7
диции.

Феномен салафийи имеет глубокие социокультурные и собст7
венно религиозные корни, а традиция ее восходит к исламскому
Средневековью. Изданный в 1991 г. в Москве и признанный в
международном научном сообществе энциклопедический словарь
«Ислам» определяет салафитов как «общее название мусульман7
ских религиозных деятелей, которые в различные периоды ис7
тории ислама выступали с призывами ориентироваться на образ
жизни и веру ранней мусульманской общины, “праведных пред7
ков” (ас7салаф ас7салихун), квалифицируя как бид’а (нововведе7
ние. — А. М.) все позднейшие нововведения в указанных сферах»20.
Строго говоря, феномен салафийи восходит чуть ли не ко време7
ни жизни самого пророка Мухаммада. «Архетипическим ислам7
ским фундаменталистом и образцом для всех основателей явля7
ется сам Пророк», — писал один из идеологов исламского возрож7
дения России А. Ахтаев 21 (впрочем, уже самого Мухаммада пы7

Глава вторая. Исламское возрождение: мировоззрение и идеология



68

Исламские ориентиры Северного Кавказа

тался корректировать один из его соратников, увидевший в по7
ступках пророка некоторые несоответствия его принципу еди7
нобожия).

Как устойчивое идеологическое направление салафийя начи7
нает складываться одновременно с формированием мазхабов, т. е.
в VIII—X вв. К салафитам можно, пусть и с некоторой долей ус7
ловности, отнести Ибн Ханбала, основателя наиболее ортодок7
сального мазхаба — ханбализма, оказавшего влияние на становле7
ние в XVIII—XIX вв. аравийского ваххабизма.

С салафийей связаны имена средневековых философов и бо7
гословов Ибн Таймийи (1263—1328 гг.), Ибн Халдуна (1332—
1406 гг.), Ибн Абд аль7Ваххаба (1703/4—1792 гг.). На борьбу за воз7
врат в «золотой век» ислама, к реконструированию тогдашних
норм общественного устройства, к исламскому государству при7
зывали (каждый по7своему) идеологи и вожди организации «Бра7
тья7мусульмане», Хасан аль7Банна, Сайид и Мухаммад Кутбы, па7
кистанский философ Абу Аля Маудуди (1903—1979 гг.), иранский
аятолла Хомейни (1898—1989 гг.).

Оставаясь неизменным в онтологическом смысле, основопо7
лагающий салафитский тезис возврата в прошлое на протяже7
нии веков претерпел трансформацию. Если в Средневековье
салафиты боролись против внутриисламских «девиаций», то с
XIX в. их оппонентом становится Запад, который стремится раз7
рушить мусульманский мир изнутри и которому удалось распро7
странить свое влияние среди миллионов мусульман. Сегодняш7
няя салафийя существует в контексте двойного противостоя7
ния — Восток (мусульманский) против Запада и «истинный ис7
лам» против ислама «испорченного». Однако антитеза «плохие —
хорошие мусульмане» (или еще более жесткий вариант «мусуль7
мане — те, кто сошел с пути ислама») вновь стала доминирующей
и превратилась в водораздел внутри мусульманского общества.
Внутрирелигиозная напряженность может достигать высокого
уровня и превосходить напряженность межрелигиозную.

Салафитские идеалы остаются идеологией исламского ради7
кализма, который если и не превратился в единое международ7
ное мусульманское движение (пресловутый «зеленый интерна7
ционал» скорее эффектный миф, чем конкретная политическая
реальность), то стал непременным участником политических
коллизий в мусульманском мире и вокруг него. В принципе идео7



69

логия салафийи носит самоограничительный характер, она не
может быть эвристичной, поскольку ее главная задача состоит в
очищении божественного откровения, в возврате людям его пер7
воначального смысла. В то же время, хотя формально поиск но7
вого заведомо невозможен, салафийя оставляет достаточно воз7
можностей для теоретических штудий, игры ума, в которой воз7
врат к прошлому сплетается с желанием приспособить ислам к
современному для той или иной эпохи развитию. Применитель7
но к XIX в. и далее в известном смысле можно говорить даже о ее
близости к исламскому реформаторству, поскольку обе они ори7
ентированы на выполнение одного и того же общественного за7
каза — придать глобальному мусульманскому социуму (исламской
нации — «аль7умма аль7исламийя») импульс развития, сделать его
конкурентоспособным относительно Запада.

С другой стороны, сегодняшняя салафийя имеет четко выра7
женную компенсаторную функцию: содержащийся в ней призыв
к возврату в «золотой век» является признанием неудач разви7
тия мусульманского мира, поиска новых (но взятых из прошлого,
«старых») ориентиров. Основой преодоления трудностей долж7
но стать восстановление «истинных» исламских понятий, а уж
затем в полном соответствии с ними следует предпринимать
практические действия. Один из идеологов исламского возрож7
дения на Кавказе, ставший впоследствии религиозным настав7
ником «ваххабитских» общин Дагестана, Багауддин Мухаммад в
начале 907х годов писал, что «в исламе на первом месте стоит
вопрос мировоззрения, и только затем идут практические дей7
ствия». «Единобожие — это такое понятие, которое отрицает,
отметает все моральные, правовые, экономические, политиче7
ские и другие устои человечества, установленные человеком от
себя и не базирующиеся на указаниях Аллаха, и признает те зако7
ны, которые предписаны и созданы Аллахом»22. Уже одно это суж7
дение, высказанное советским человеком (статья опубликована
в начале 1991 г.), должно было вызвать настороженность у тех,
кто занимался перестройкой советского общества. Однако в кон7
це горбачевской эпохи мало кто интересовался новыми идеями,
распространявшимися среди мусульман.

На Северном Кавказе анклавы салафитов существуют в Даге7
стане, сторонниками салафийи считают себя многие чеченцы,
небольшие группы ее приверженцев существуют в Кабардино7

Глава вторая. Исламское возрождение: мировоззрение и идеология



70

Исламские ориентиры Северного Кавказа

Балкарии (среди балкарцев) и Карачаево7Черкесии (среди кара7
чаевцев). В 1991 г. на съезде мусульман Карачая был создан Има7
мат Карачая, ставший «центром мусульман республики» и впо7
следствии, будучи не признанным местной властью, трансфор7
мировавшийся в более умеренную культурно7просветительскую
организацию «аль7Ислямийя»22а. Распространение салафитских
идей является ответом на общий системный кризис в регионе.
Они суть нормальная реакция мусульман на неспособность цен7
тральной и местной властей решить их проблемы. Разочаровав7
шись в компетентности и решительности администрации, не
веря в возможность избавления от трудностей при помощи про7
водимой в последнее десятилетие политики, люди пытаются
отыскать иные возможности выхода из создавшейся ситуации.
Отсюда интерес к «исламской альтернативе». На Северном Кав7
казе речь идет в первую очередь о социальной подоплеке сала7
фийи. Ставшие популярными среди части мусульман салафит7
ские установки ориентированы на решение мирских проблем.
Местная салафийя социальна, а ее конкретные материальные
требования получают санкцию Всевышнего и потому приобре7
тают характер абсолютной истины. К тому же, как всякая идео7
логия обездоленных, она радикальна.

С другой стороны, истинный ислам получает и более широ7
кую трактовку: благодаря «мощному импульсу возрождения... ис7
ламская мысль активно вторгается в новые для себя теоретиче7
ские области, осваивает социологию, политэкономию, опираясь
при этом на Коран и Сунну»23.

К социальным требованиям примыкают политические. Так,
реализация идеи социальной справедливости обусловлена созда7
нием исламского государства, что невозможно в рамках Россий7
ской Федерации. Отсюда — интерес к созданию такого государст7
ва уже вне пределов России. Конечно, не следуют преувеличи7
вать значение салафийи при обосновании северокавказского се7
паратизма. Однако и игнорировать его полностью не следует.
Заметную роль сыграли салафитские установки при обосновании
отделении Чечни от России.

В известной степени можно провести аналогию между движе7
ниями Мансура и Шамиля, для которых действия против внеш7
него противника (России) и исламизация по сути были неразде7
лимы. (Впрочем, это сравнение, как и любое другое, достаточно



71

рискованно, поскольку форсированная реисламизации Чечни в
907е годы XX столетия происходила в качественно ином общест7
ве, уже вкусившем и от советского атеизма, и даже — пусть в из7
вращенной форме — от либеральных ценностей.)

Признавая высокую степень политизированности салафийи на
Северном Кавказе, нельзя игнорировать ее собственно религи7
озное значение. Как богословское направление она становится
все более влиятельной в обществе, хотя и подается последовате7
лями в достаточно упрощенной форме. В этом качестве салафийя
противостоит традиционному исламу. «Наши мнения с ваххаби7
тами по многим теологическим вопросам расходятся кар7
динально», — говорил заместитель муфтия Дагестана Ахмад7хад7
жи Тагаев 24. Салафиты — непримиримые противники культа свя7
тых, использования каких бы то ни было законов, кроме шариат7
ских, сомнительной с точки зрения шариата обрядности. Такое
противостояние имеет место и в остальном мусульманском мире.
Известно, что салафиты не признают деления исламского фикха
на четыре мазхаба и потому отказываются вступать в полемику с
остальными улемами. В этом есть определенная логика, посколь7
ку салафизм как унитарный идейно7культурный комплекс сфор7
мировался до окончательного оформления мазхабов. Видимо, это
обстоятельство и позволяет салафитам самоидентифицировать7
ся просто как «мусульмане», что приводит к антитезе «мы мусуль7
мане — они нет» и обостряет отношения между единоверцами.

В то же время некоторые последователи салафийи признава7
ли необходимость диалога с иными направлениями в исламе, тем
более что все они как мусульмане сформировались в лоне непро7
стой кавказской религиозной традиции. «Вопросы суфизма и та7
риката, — писал А. Ахтаев, — очень тонкие, и я готов сесть за
круглый стол с мусульманами, принадлежащими к различным
направлениям в исламе, ради согласия и взаимопонимания»25.

Призывы местных политиков бороться против салафитов
(«ваххабитов») носят характер заклинаний, в то время как не7
предвзятый анализ самого этого феномена остается как бы вту7
не. Подход к салафизму подавляющего большинства действую7
щих на постсоветском пространстве светских политиков и при7
ближенных к ним экспертов сводится к следующему:

во7первых, он в принципе не соответствует догматам и прин7
ципам «настоящего ислама»;

Глава вторая. Исламское возрождение: мировоззрение и идеология



72

Исламские ориентиры Северного Кавказа

во7вторых, он чужд традициям местного ислама (многие на
Северном Кавказе выражают опасение, что салафийя есть сво7
его рода форма арабизации местных этносов);

в7третьих, его сторонники являются не верующими людьми, а
спекулянтами от религии;

в7четвертых, будучи чужеродным явлением, салафийя распро7
страняется исключительно благодаря финансовой поддержке за7
рубежных экстремистских организаций.

Применительно к ситуации на Северном Кавказе чаще всего
используется термин «ваххабизм», что в устах рассуждающих на
эту тему политиков полностью тождественно фундаментализму
и исламскому экстремизму. Председатель Госсовета Дагестана
М.7А. Магомедов определяет ваххабизм как «нетрадиционное те7
чение в исламе»26. Бывший председатель Верховного совета Рос7
сии, негласный претендент на роль одного из главных чеченских
лидеров Р. Хасбулатов считает ваххабизм «религиозным сектант7
ством»27. Бывший федеральный министр Р. Абдулатипов полага7
ет: «...в понятие “ваххабизм” мы вложили все невежественное,
что оказалось вокруг ислама. Такой ваххабизм после себя оставля7
ет пустыню, все культурное уничтожается»28. Дагестанский жур7
налист Д. Джамбулаев именует его «формой религиозного экс7
тремизма — идеологией зла, насилия и убийства»29. А близкая к
российскому правящему истеблишменту «Российская газета» на7
зывает ваххабизм «не просто злом, но смертоносным злом»30.
Идеологизированный подход в 907х годах однозначно возобла7
дал над научным и порой оказывает воздействие даже на пози7
ции некоторых ученых.

Легко заметить, что объектом критики всех этих высказыва7
ний является не салафизм, а ваххабизм, т. е. частное, специфиче7
ское проявление салафитской традиции.

Термин «ваххабизм», который многими нашими политиками
превращен в некий жупел, является в известном смысле случай7
ным. Во7первых, ваххабизм как феномен имеет конкретную ис7
торико7географическую привязку — Аравию. А ведь практически
никто из тех, кого российские СМИ именует ваххабитами, не
призывает изменить чеченский, дагестанский и т. д. ислам по
образу и подобию аравийского. Во7вторых, употребление этого
термина прямо указывает на внешний источник религиозно7по7
литического радикализма — Саудовскую Аравию.



73

В7третьих, на территории Северного Кавказа действительно
действовали и действуют представители саудовских организа7
ций и отдельные миссионеры, причем последние действитель7
но ведут пропаганду ваххабизма. Один из таких проповедников
активно работал в Кадарской зоне, в четырех ставших известны7
ми как оплот радикального ислама дагестанских селах, среди ко7
торых в прессе чаще всего упоминаются Карамахи и Чабанмахи,
реже — Кадар и Чанкурбе. Но даже жители этих сел, которых в
СМИ чаще других именовали «ваххабитами», считали себя «про7
сто мусульманами». Журналист7аналитик И. Ротарь приводит в
своей книге высказывание «ваххабита» из села Карамахи, жите7
ли которого известны как приверженцы исламской модели об7
щественного устройства. «Мы не пьем, не курим и, как настоя7
щие мусульмане, много работаем. ...Однако за годы советской
власти сложилось целое поколение людей, которых раздражает,
когда люди ведут жизнь настоящего мусульманина. Именно та7
кие и дали нам кличку “ваххабиты”»31. Да и сам Багауддин Мухам7
мад считает себя не ваххабитом, а салафитом 31а.

Требования ваххабитов Кадарской зоны носили экономиче7
ский характер, они стремились оградить себя от произвола мест7
ной администрации. Провозглашение ими на своей территории
исламского государства (заметим, в рамках Российской Федера7
ции) было социальным протестом. Известная свободолюбием
женская часть местного населения даже перед телекамерами под7
черкивала свою эмансипированность. Вопросы о том, носят ли
они скрывающее лицо покрывало, вызывали у многих женщин
смех.

Дагестанский исследователь (и в то же время чиновник высо7
кого ранга) З. Арухов, который в своих работах пользуется тер7
мином «ваххабизм», отмечает, что «ваххабитская идеология вы7
шла далеко за пределы Аравийского полуострова, претерпев при
этом ряд существенных трансформаций и превратившись в идео7
логическую начинку экстремистской деятельности»32. С одной
стороны, он прав, поскольку ваххабизм действительно радика7
лен и в определенных условиях может развиться в религиозно7
политический экстремизм. Но, с другой стороны, не с ваххабиз7
ма началось формирование исламского радикализма. Мухаммад
Ибн Абд аль7Ваххаб был одним из звеньев в долгой цепи пропо7
ведников «чистого ислама». Абсолютизировать сам этот термин,

Глава вторая. Исламское возрождение: мировоззрение и идеология



74

Исламские ориентиры Северного Кавказа

применяя его ко всем сторонником исламского возрождения,
поборникам политической ангажированности ислама все7таки
некорректно, хотя бы по той причине, что далеко не все они
отождествляют себя именно с ваххабизмом. Так, к ваххабитам не
относят себя ни «Братья7мусульмане», ни иранские радикалы, с
ваххабизмом не идентифицирует себя и бóльшая часть извест7
ных идеологов фундаментализма.

Тем не менее религиоведы и политологи дают корректное и
отнюдь не «провокационное» определение ваххабизма, вписы7
вая его в общий контекст исламской мысли. Российский фило7
соф7исламовед А. Игнатенко называет ваххабизм «конкретным
проявлением вечной религии ислама» и считает, что в извест7
ном смысле «место ваххабизма в исламе можно сравнить с... про7
тестантизмом в его связях и противоречиях с католицизмом,
православием и т. п.»33. Специалист по Ближнему Востоку А. Ва7
сильев определяет ваххабитов как «пуритан ислама», приводя в
качестве доказательства в пользу своего утверждения целую мо7
нографию под одноименным названием 34. Он же уверен в том,
что «фундаментализм и то, что называют “ваххабизмом”, для Рос7
сии... опасности не представляет»35.

Насколько правомерно для сегодняшнего Северного Кавказа
отождествление понятий «салафийя», «фундаментализм», «вах7
хабизм»? С точки зрения дотошного исследователя разница, не7
сомненно, существует. Так оно и есть на самом деле. Например,
тот же ваххабизм является лишь конкретно аравийской модифи7
кацией салафийи. К тому же в самóм этом слове сокрыта своего
рода ересь: течение названо по имени его основателя Мухаммада
Ибн Абд аль7Ваххаба (род. в 1703/4 г.), что вполне может быть
истолковано как идолопоклонство. Однако для понимания ситуа7
ции на Северном Кавказе большее значение имеет не термино7
логическая дискуссия (бесспорно, увлекательная и продуктив7
ная), но, так сказать, содержательное наполнение всех трех тер7
минов. А оно практически идентично. Речь идет о разном опре7
делении одного феномена, о действиях и образе мыслей в его
рамках одних и тех же людей и социальных групп.

Заметим, что большинство пишущих об исламе на Северном
Кавказе также используют сразу несколько взаимозаменяемых
терминов — «исламизм», «чистый ислам», «фундаментализм». В
этом отношении представляется удачным высказывание восто7



75

коведа А. Умнова об оживлении на Северном Кавказе (наряду с
прочими) движения, «не связанного ни с властями, ни с кланами
ислама, которое на Северном Кавказе по аналогии (курсив мой. —
А. М.) с религиозно7политическим движением в Аравии в XVIII—
XX вв. называют “ваххабизмом”»36.

Но, вновь повторим, под любым используемым в данном кон7
тексте термином подразумевается один и тот же феномен, име7
ет место констатация того, что в сознании части населения Се7
верного Кавказа сложилась простая, доступная для восприятия
обыкновенных мусульман парадигма исламских ценностей, не7
кая матрица, на которую наложены представления о справедли7
вом процветающем обществе, в котором они могут обрести лич7
ное благополучие и общую социальную стабильность. И покуда
социально7экономическая ситуация не претерпит решительных
изменений — а на это необходимы десятилетия, — для многих
мусульман преодоление кризиса будет видеться именно на путях
переустройства общества на исламских основах. Таковыми они
полагают введение шариатского законодательства, обретение
социальной справедливости, возврат к строгому «исламскому»
кодексу поведения. «Никогда еще в Дагестане, — писал глава Союза
мусульман России, бывший депутат Госдумы Н. Хачилаев, — раз7
мах воровства государственных и общественных средств и лич7
ного обогащения не достигал таких размеров, как сегодня... Ни7
когда еще разрыв между богатыми и бедными не достигал таких
размеров, как сегодня.. Никогда еще столь цинично и нагло не
попирались права простых людей, как сегодня... Я вижу только
одну законную судебную инстанцию — Шариатскую»37.

Иногда в качестве умеренного аналога этой идеи высказыва7
ется мысль о создании в исламских регионах таких условий, при
которых каждый мусульманин мог следовать «исламскому образу
жизни»38. Но даже полное (ныне отложенное на непредсказуе7
мый срок) решение социально7экономических вопросов не уст7
ранит салафийю из исламской традиции, легитимной частью ко7
торой она является.

В следующей главе речь пойдет о конкретном воплощении са7
лафитских установок, о действиях так называемых ваххабитов
включая тех, кто, декларируя исламские лозунги, в действитель7
ности преследует иные, прагматические (политические, коммер7
ческие и иные) цели.

Глава вторая. Исламское возрождение: мировоззрение и идеология



76

Исламские ориентиры Северного Кавказа

Именно с получившей известность под именем ваххабизма
салафийей связана политизация ислама на Северном Кавказе,
превращение ислама в орудие политической борьбы. Именно в
связи с активностью салафитов возник вопрос о том, насколько
исламский фактор является дестабилизирующим, насколько он
влияет на безопасность в регионе и вокруг него. Наконец, имен7
но с действиями сторонников салафийи связана проблема ин7
тернационализации конфликта в Чечне, международного тер7
роризма.

Сегодня, рассуждая о роли ислама на Северном Кавказе, мно7
гие имеют в виду прежде всего деятельность политиков и поле7
вых командиров, выступающих под салафитскими лозунгами.
Однако насколько в действительности велико значение салафийи
как идеологии, насколько обширна ее социально7политическая
ниша, сколь велик потенциал? Да и вообще — на что способен
ислам на Северном Кавказе и где ограничители его влияния?

Примечания
1 Kepel G. The Political Sociology of Islamism // ISIM Newsletter. — 1998. —

Oct. — P. 25.
2 Известно, что в день путча в августе 1991 г. большинство северокавказ7

ских руководителей были готовы поддержать Государственный комитет
по чрезвычайному положению (ГКЧП), целью которого был возврат к преж7
ней коммунистической системе правления.

3 Ярлыкапов А. Национальное и религиозное возрождение в ногайской
степи // Конфликт — Диалог — Сотрудничество: Бюл. / Междунар. об7
ществ. организация «Центр стратегич. и полит. исследований» [Москва]. —
1999. — № 1. — Сент.—нояб. — С. 60.

4 От арабского слова «тарика» — путь. В данном случае имеется в виду
путь познания Всевышнего.

5 В качестве примера сошлемся на кн.: Абдуллаев М. Деятельность и воз7
зрения шейха Абдурахмана7Хаджи и его родословная. — Махачкала, 1998. В
ней не просто приводится генеалогия этого мыслителя XIX в. но отмеча7
ется роль его потомков в деле сохранения его наследия.

6 Для примера сошлемся на кн.: Авчиев Ф. С. Макьинский. Откровения!
Путь постижения приближения к Создателю! Аллаху! Господу миров! Путь
познания и самопознания. — Махачкала, 2000. Интересно, что в стихах
этого дагестанского поэта наряду с мистицизмом отчетливо слышны экуме7
нические мотивы.

7 Ислам — медитация здоровья // Ассалам [Махачкала]. — 1999. — № 23,
24; 2000. — № 1.



77

8 Ермаков И., Микульский Д. Ислам в России и Средней Азии. — М., 1993. —
С. 25.

9 Максаков И. Соотношение исламских движений Дагестана // НГ7Рели7
гии. — 1998. — 18 марта.

10 Это мнение А. Магомеддадаев высказал автору в личной беседе в октяб7
ре 2000 г. в Махачкале на конференции «Религиозный фактор в жизни
современного дагестанского общества».

11 Дьяков Н. Н. Тарикаты арабского Магриба и Северного Кавказа в эпоху
европейской колонизации // Россия, Запад и мусульманский Восток в но7
вое время. — СПб., 1994. — С. 12.

12 Дагестан. правда. — 1996. — 10 авг.
13 Макаров Д. Официальный и неофициальный ислам в Дагестане: Руко7

пись. — С. 2.
14 Одним из первых на актуализацию противоречий между шафиитами и

ханафитами обратил внимание А. Ярлыкапов (Ярлыкапов А. Указ. соч. —
С. 60—61). В то же время еще в 707е годы автору доводилось присутствовать
при полемике светских ученых с Северного Кавказа, которые отстаивали
свои позиции, опираясь в подходах к исламоведческим проблемам именно
на точки зрения мазхабов, к которым они принадлежали.

15 Разночтение, многообразие проявляется уже при постижении основ
ислама: сунниты в качестве второй священной книги ислама называют
Сунну, шииты отстаивают идею обязательной принадлежности власти в
общине семье Пророка; некоторые богословы добавляли к каноническим
«пяти столпам веры» шестой — джихад и т. п.

16 Roy O. Afghanistan, islam et modernite politique. — Paris: Le Seuil, 1985. —
P. 25.

17 Watt W. M. Muhammad: Prophet and Statesman. — Oxford: Oxford Univ.
Press, 1980—1982. — P. 224.

18 Burgat F. L’Islamisme au Maghreb: la voix du Sud (Tunisie, Algerie, Libye,
Maroc). — Paris, 1988.

19 Сагадеев А. «Исламский фундаментализм»: жизненный факт или пропа7
гандистская фикция? // Россия и мусульм. мир: Бюл. реферат.7аналит. ин7
форм. — 1993. — № 10. — С. 57.

20 Ислам: Энциклопедический словарь. — М.: Наука. Гл. ред. вост. лит.,
1991. — С. 204.

21 Ахтаев А. Суфий должен быть политиком. // Ат7Таухид [Москва]. —
1994. — № 1. — С. 16.

22 Багауддин Мухаммад. Чистота Единобожия // Аль7вахдат [Единство]
[Москва]. — 1991. — 1 сент. — С. 1, 4.

22а Червонная С. М. Тюркский мир юго7восточной Европы. Крым — Север7
ный Кавказ // Die Welt der Türkvolker zwishen der Krim und der Nord7
kaukasus / Ин7т тюркологии Свобод. берлин. ун7та. — Берлин, 2000. — С. 217—
218.

Глава вторая. Исламское возрождение: мировоззрение и идеология



78

Исламские ориентиры Северного Кавказа

23 Ахтаев А. Указ. соч. — С. 17.
24 Спор мусульман между собой // Независимая газ. — 1999. — 21 авг.
25 Ислам. новости [Махачкала]. — 1992. — 14 мая.
26 Дагестан. правда. — 1999. — 27 авг.
27 Хасбулатов Р. Чечня: последняя надежда // Независимая газ. — 2000. —

23 мая.
28 Независимая газ. — 1999. — 19 окт.
29 Там же. — 1999. — 12 окт.
30 Михайлин Д. Ваххабизм — не просто зло, это смертоносное зло // Рос.

газ. — 1999. — 28 сент.
31 Ротарь И. Ислам и война. — М.: АИРО7XX, 1999. — С. 30.
31а В журнале «Вестник Евразии» (2000. — № 3) опубликован интересней7

ший материал «Кредо ваххабита», дающий представление о взглядах «сред7
него кавказского ваххабита» и о том, каким образом происходит исламист7
ская индоктринация.

32 Арухов З. С. Экстремизм в современном исламе. — Махачкала: Агентство
«Кавказ», 1999. — С. 125.

33 Игнатенко А. Исламизация по7чеченски // Независимая газ. — 1997. —
20 нояб. Высказывание А. Игнатенко имеет прямую отсылку к опублико7
ванной в 1968 г. книге советского арабиста А. Васильева, назвавшего ара7
вийских ваххабитов «пуританами ислама».

34 Васильев А. Пуритане ислама. — М., 1974.
35 Васильев А. «Ваххабизма» как течения в исламе не существует // Сего7

дня. — 1999. — 7 сент.
36 Умнов А. Признание ваххабизма подорвет возможности экстремистов

// Время MН. — 1999. — 6 сент.
37 Обращение депутата Государственной Думы Надира Хачилаева к даге7

станскому народу, к джамаатам Дагестана с призывом провести Шариат7
ский суд над врагами Дагестана, проникшими в руководство Республики
(архив автора).

38 О создании для мусульман условий для соблюдения исламского образа
жизни говорилось практически во всех программах исламских политиче7
ских партий и движений, действовавших не только на Северном Кавказе,
но и в других мусульманских регионах России.



79

В 907е годы в России вышли сотни работ, посвященных поло7
жению на Северном Кавказе. Появились интересные публика7
ции на кавказские сюжеты в Европе и США. В фактуре недостат7
ка не ощущается. Более того, временами стремление авторов
предложить читателю максимальное количество фактического
материала превращается в самоцель.

Большинство статей, брошюр и книг в значительной степени
идеологизировано. Идеологизация носит целенаправленный
характер. Даже при наукообразной форме изложения (не говоря
уже о публицистике) читателю пытаются указать на конкретно7
го врага и союзника, раздают априорные оценки социальным и
политическим феноменам, участникам политических и религи7
озных процессов. Авторы многих публикаций видят свою задачу
не в объективном анализе ситуации, а в подтверждении собст7
венного мнения о ней.

Иллюстрация к этому — анализ исламского фактора, при кото7
ром влияние религии на Северном Кавказе сводится преимуще7
ственно к критике «ваххабизма», а участие ислама в политиче7
ской жизни рассматривается как искусственное. Исламским воз7
рожденцам — салафитам (они же ваххабиты) заведомо отводится
роль дестабилизирующей силы. Присутствие исламского факто7
ра объясняется внешним влиянием, что приводит к гипертро7
фии значения международного исламского терроризма. Послед7
нее выгодно в особенности российским военным и спецслужбам,
которые заинтересованы представить своего противника более
могущественным, чем он есть в действительности, тем самым
как бы оправдывая нанесенные им поражения и придавая бóль7
шую значимость собственным победам. Критики «ваххабизма»
порой неосознанно ассоциируют радикальный политический

Гл а в а  т р е т ь я

ИСЛАМСКАЯ ИДЕНТИФИКАЦИЯ



80

Исламские ориентиры Северного Кавказа

ислам с исламом как таковым, как социокультурной системой.
Тиражируемые большинством средств массовой информации,
особенно электронных, подобные взгляды способствуют росту
негативного отношения к мусульманской религии на уровне мас7
сового сознания.

С другой стороны, есть и иной, также идеологизированный
подход к исламу, в котором он предстает неким исключительно
духовным феноменом, полностью лишенным всякой социальной
и политической нагрузки. Такой подход является alter ego перво7
го. Они как бы дополняют друг друга: первый низводит ислам до
уровня идеологического субстрата, второй делает его удобным
для восприятия с позиции еврохристианского сознания.

Взятые в отдельности, эти подходы не дают возможности ра7
зобраться в событиях, происходящих в мусульманском мире, в
том числе в его северокавказской части. Только признавая целост7
ность ислама как мировоззрения, социокультурной системы вклю7
чая различные аспекты политической практики, можно без эмо7
ций постичь суть северокавказских коллизий, определить сфе7
ры и степень влияния на них исламского фактора.

Ислам на Северном Кавказе — это один из факторов, фор7
мирующих местную идентичность, воздействующих на миро7
воззрение индивида, этнического социума. Признавая культур7
ное многообразие северокавказских этносов, следует прини7
мать во внимание их «общую этничность, ту сложную смесь
менталитета и культуры, которая не только характеризирует
какой7либо народ, но и объединяет его, и отличает от всех дру7
гих сообществ»1. Признание этой общей этничности позволя7
ет говорить о северокавказской идентичности и об общем влия7
нии на нее ислама.

Изначально исламская идентичность взаимодействовала и «со7
перничала» с идентичностью этнической, и это соперничество
не выявило победителя. В советские годы власть воспринимала
обе идентичности как единое целое, что иногда сводилось к ото7
ждествлению этнических, языческих или просто светских тра7
диций с исламскими (один из местных атеистов в 707е годы гово7
рил о «важности борьбы против исламских богов»). Правда, на7
чиная с 707х годов на Северном Кавказе, как, заметим, и в Сред7
ней Азии, имели место попытки «развести народные обычаи с
религиозными обрядами» и даже противопоставить их друг дру7



81

гу. И уж совсем несостоятельными оказались потуги заменить
эти обряды на искусственно создававшиеся советские.

Ныне «...активное возрождение на Северном Кавказе тради7
ционных социальных институтов свидетельствует о тяготении
северокавказских структур к прошлому. ...Все возрождающиеся
обычаи, традиции, праздники имеют, как правило, религиозный
характер, определяемый синтезом православия или мусульман7
ства с местными верованиями»2. Однако на этом фоне ислам все7
таки выделяется хотя бы в силу своей большей социальной и по7
литической ангажированности.

Влияние ислама на формирование идентичности кавказцев в
907е годы возросло. В наибольшей степени это характерно для
чеченцев, ингушей, этносов Дагестана, а также карачаевцев и
балкарцев. В Дагестане число тех, кто считает себя верующим, в
постсоветский период колебалось в пределах от 81% до 95% 3. По
оценкам 1995 г. показатель религиозности среди чеченцев соста7
вил 97%, среди ингушей — 95%, среди карачаевцев — 88% 4. Высо7
кий уровень религиозности среди чеченцев подтверждается и
западными исследованиями 5.

«Чеченец, — пишет И. Ротарь, — в первую очередь чеченец, а
уж потом представитель того или иного тариката или тейпа»6. С
этим нельзя не согласиться, поскольку в данном случае чеченская
идентичность противопоставляется принадлежности чеченца к
меньшему, чем весь этнос, социуму. Но точнее было бы сказать,
что чеченец — это в первую очередь чеченец7мусульманин, ибо
чеченская идентичность сегодня немыслима вне контекста ис7
ламской традиции. Приведенное соображение справедливо и для
других северокавказских этносов.

Интересна в этой связи самоидентификация мусульман в кон7
тексте самого ислама. Так, 88% адыгов считают себя «просто му7
сульманами», а 11% 7 — «мусульманами7суннитами», среди черке7
сов это соотношение составляет 94 : 4, среди кабардинцев — 86 :
13, среди карачаевцев — 80 : 20, среди аварцев — 56 : 36. Зато у
даргинцев это соотношение равно 50 : 48, у чеченцев — 43 : 52, у
ингушей — 41 : 53, у лезгин — 48 : 52 8 (приведенные цифры, есте7
ственно, не следует воспринимать как абсолютную истину, они
могут служить некоторым ориентиром). Бросается в глаза, что
именно эти народы в наибольшей степени политизированы, и
именно территории их проживания отмечены повышенной кон7

Глава треть я. Исламская идентификация



82

Исламские ориентиры Северного Кавказа

фликтогенностью. Очевидно, между этими двумя обстоятельст7
вами нет прямой связи, но опосредованная взаимозависимость
все7таки улавливается.

В условиях традиционной для Северного Кавказа культурной
замкнутости поощряемое исламом ощущение самодостаточности,
обостренное чувство собственной идентичности усиливает изо7
ляционистские настроения, подчеркивает культурно7конфессио7
нальные различия с соседями. Особенно если этим соседям, в
данном случае России, можно предъявить претензии экономи7
ческого и политического характера, что подогревается истори7
ческой памятью о ее завоевательной политике в регионе, о де7
портациях, наконец, о преследованиях в советский период за
религиозные убеждения.

Говоря о возросшем значении ислама как фактора этнокуль7
турной идентификации для всех мусульман Северного Кавказа,
можно выделить несколько ее уровней.

На первом уровне (назовем его «личностным») речь идет, во7пер7
вых, о вере во Всевышнего, т. е. об отказе от атеистической идео7
логии, об изменении в мировоззрении индивида. Насколько ис7
тинна такая смена в каждом отдельном случае, судить затрудни7
тельно; объективные сведения на сей счет непросто получить
даже при социологических опросах. Свидетельством в пользу
роста религиозности служит то, что она всегда усиливается при
обострении ситуации в обществе, во время войны, т. е. тогда,
когда человек нуждается в дополнительной защите, в покрови7
тельстве высшей силы, которая дает ему душевный покой и апел7
ляция к которой способна оправдать многие, в том числе спор7
ные с точки зрения общественной морали поступки. На смену
индифферентности, в былые времена особенно характерной для
городских жителей и молодежи, приходит религиозность.

На личностном уровне обращение к религии прежде всего озна7
чает избавление от советского мировоззрения. В значительно мень7
шей степени это связано с противопоставлением себя верующим
других конфессий. С этой точки зрения обращение к вере, будь то
на Северном Кавказе или где бы то ни было еще, может стать осно7
вой широкого диалога, о котором так много говорят и пишут в пост7
советской России, но который пока так и не состоялся.

Второй уровень, на котором реализуется влияние ислама на се7
верокавказскую идентичность, — традиционно7обрядовый. Здесь



83

степень приобщенности к исламу определяется регулярностью
совершения обрядов, соблюдением исламских нормативов пове7
дения, в том числе разного рода запретов. По данным на 1995 г.,
среди кавказских мусульман наибольшее значение соблюдению
обрядности придают чеченцы (36%), аварцы (34%), даргинцы
(43%) и ингуши (28%) 9.

Многие журналисты, путешествующие ученые (которых в ус7
ловиях Северного Кавказа трудно отнести к обыкновенным ту7
ристам) обращают внимание на возросшее внимание к обрядно7
сти, на подчеркнутое стремление к соблюдению некоторых ис7
ламских запретов, в частности на потребление алкоголя, что было
чуждо многим мусульманам еще в начале 907х годов.

Здесь уместно сделать небольшое отступление, которое, на
взгляд автора, является достаточно важным. Признано, что вы7
сокая степень потребления алкоголя — устойчивый и типичный
компонент социализации среди русского населения (часто при
этом ссылаются на то, что киевский великий князь Владимир,
принимая в 988 г. решение о выборе для Руси официальной рели7
гии, отказался от ислама якобы из7за запрета на потребление
спиртных напитков, произнеся по этому случаю сакраменталь7
ные слова: «Руси есть веселие пить»). К такого рода социализа7
ции постепенно приобщались и мусульмане — граждане Импе7
рии, а впоследствии Советского Союза. Известно, что потребле7
ние алкоголя среди некоторых мусульманских этносов стало со7
поставимо с его потреблением русскими 10. Алкогольное застолье
становилось формой общения как между русскими и мусульмана7
ми, так и между самими мусульманами.

К тому же умеренное потребление вина была всегда было отли7
чительной чертой кавказского быта, составной частью некото7
рых обрядов (например, на свадьбах) и в отдельных случаях но7
сило ритуальный характер.

С началом исламского возрождения запрет на потребление
алкоголя вновь вступил в силу. Отказ от потребления спиртных
напитков, который иногда принимал демонстративные формы
при общении с русскими, становился, как представляется, знако7
вым свидетельством мусульманской идентичности. Конечно, это
обстоятельство нельзя абсолютизировать, утверждая, что все рос7
сийские мусульмане поголовно перестали пить. Однако очевид7
но и то, что у многих из них, в том числе и тех, кто вырос и

Глава треть я. Исламская идентификация



84

Исламские ориентиры Северного Кавказа

сформировался в русской среде и постоянно в ней вращается,
действительно возобладала установка на отказ от алкоголя. Ее
соблюдение требует значительной концентрации воли. В дан7
ном случае отказ от глубоко укоренившейся привычки зачастую
носит религиозную мотивацию.

В некоторых республиках Северного Кавказа — Ингушетии,
Дагестане — на районном уровне предпринимались попытки ог7
раничить или вообще запретить продажу алкогольных напитков.
В 1999 г. в Ингушетии был издан президентский указ о запрете
торговли спиртным в период мусульманского поста. Муфтий
Ингушетии М. Албогачиев надеется добиться полного запрета
продажи алкоголя в республике 11.

В Чечне «исламские гвардейцы» пытались воспрепятствовать
продаже спиртных напитков на рынках, изымая у торговок (в
основном на местных рынках торгуют женщины) их запрещен7
ный шариатом товар.

Более заметно стало и соблюдение пищевых запретов, нару7
шение которых в советское время носило массовый характер
(что, в частности, было связано со службой мусульман в армии,
где специфика исламской кухни никогда не учитывалась). В усло7
виях исламского возрождения соблюдение пищевых запретов
приходится принимать к сведению при проведении светских
мероприятий, куда приглашают мусульман. Открываются «халяль7
ные» магазины 12. Проблема пищевых запретов возникает даже
при оказании гуманитарной помощи беженцам, количество ко7
торых на Северном Кавказе не уменьшается. В конце 1999 г. газе7
та «Грозненский рабочий» писала о негативной реакции нахо7
дившихся в Ингушетии чеченских беженцев, которым федераль7
ное Министерство по чрезвычайным ситуациям в дни поста на7
правило банки со свиной тушенкой 13.

Подтверждением конфессиональной идентичности является
стремление участвовать в паломничестве в святые места — Мек7
ку и Медину. В 907е годы подавляющее большинство (свыше 80%)
мусульманских паломников из России — выходцы из Северного
Кавказа, в основном из Дагестана. В 1998 г. хадж совершили 14
тыс. дагестанцев 14. Председатель Исламской партии Дагестана
С. Асиятилов считает, что ежегодно из Дагестана в Саудовскую
Аравию в среднем отправляется 10—12 тыс. человек 15. Число па7
ломников из других северокавказских республики ниже. Напри7



85

мер, в 2000 г. Духовное управление мусульман Кабардино7Балка7
рии сумело оплатить поездку в Саудовскую Аравию лишь 25 па7
ломникам. Еще 25 мусульман отправились в хадж за счет местно7
го предпринимателя Н. Ахметова, друга раис7имама Нальчика 16.

Для многих хадж является поводом для совершения коммер7
ческих сделок, своего рода способом предпринимательской дея7
тельности. Исламская традиция в принципе оправдывает подоб7
ное отношение: из истории известно, что принимавшие участие
в хадже мусульманские купцы подходили к этому религиозному
акту также и с чисто прагматических позиций. Так что раздаю7
щиеся в светской печати Северного Кавказа обвинения палом7
ников в коммерциализации богоугодного дела не совсем оправ7
данны. Зато интересно другое: власти северокавказских респуб7
лик вынуждены напоминать паломникам о соблюдении соответ7
ствующих правил поведения в период хаджа, об опасности
нарушения правил исламской этики. Так, заместитель муфтия
Дагестана Ахмед7хаджи Магомедов, обращаясь к отправляющим7
ся в паломничество мусульманам, напомнил им, что ввоз алкого7
ля в Саудовскую Аравию сурово карается местным законодатель7
ством 17. Власти королевства задерживают паломников с Север7
ного Кавказа за нарушение ими местных законов. Дагестанская
пресса признает, что у паломников «явно ложные представле7
ния о вседозволенности и безнаказанности в пути следования» к
местам хаджа 18.

Статус «хаджи» на Северном Кавказе высок. Не случайно в хад7
же побывали все главы республик, заметные политики, причем
некоторые неоднократно. Подтверждая свою исламскую иден7
тичность, они, безусловно, рассчитывали на укрепление автори7
тета среди единоверцев. Правда, это далеко не всегда приноси7
ло результаты.

Одним из маркеров исламской идентичности является отно7
шение к женщине. «Женский вопрос» на Северном Кавказе все7
гда выглядел противоречиво. С одной стороны, социальный ста7
тус женщины должен был соответствовать исламским нормати7
вам, с другой — он определялся местной традицией, в соответст7
вии с которой роль женщины в обществе, не говоря уже о семье,
была высокой, и за ней признавалось право на независимое суж7
дение и ответственные общественные поступки. Более высокий,
чем в странах Ближнего Востока, статус женщины в прошлом

Глава треть я. Исламская идентификация



86

Исламские ориентиры Северного Кавказа

неоднократно отмечался европейскими путешественниками.
Например, посетивший в 307е годы XIX в. западную часть Кавка7
за английский путешественник (и, скорее всего, разведчик)
Э. Спенсер восхищался тем, что «женщины Черкесии не заклю7
чены в гарем, как в других частях Востока, не обязаны скрывать
их черты покрывалом от наблюдения иностранца» и что он «час7
то видел женщин на публичных ассамблеях мужчин»19. В ходе че7
ченского конфликта неоднократно сообщалось о попытках жен7
щин непосредственно вмешаться в острые ситуации, развести и
примирить противоборствующие стороны. У некоторых кавказ7
ских этносов существует обычай, по которому враги должны ос7
тановиться, если женщина бросила между ними платок.

Известны случаи, когда чеченские женщины принимали не7
посредственное участие в сопротивлении федеральным войскам,
служили связными, готовили и даже осуществляли террористи7
ческие акты, в том числе связанные с самопожертвованием. Кон7
кретной информации о том, какую роль в таких ситуациях играл
их религиозный фанатизм, нет. Однако напрашивается ассоциа7
ция с террористическими акциями исламских фанатиков на
Ближнем Востоке, среди которых также встречались женщины.

В конце 907х годов в отношении к женщине стал заметнее ис7
ламский акцент. Речь идет просто о конкретных исламских нор7
мах и требованиях, которые постепенно проникают в жизнен7
ный обиход и поощряются различными политическими и рели7
гиозными силами. В исламских газетах появляется все больше
материалов, в которых утверждается, что наиглавнейшей, по сути
единственной обязанностью женщин является служение мужу и
воспитание детей. Круг женских профессий ограничивается теми
сферами, где по роду занятий они общаются между собой, — ме7
дициной, преподаванием и т. п. В 1992 г. в Махачкале открылось
первое в России Исламское медицинское училище, выпускницы
которого должны были стать профессионалами высокого класса,
а наряду с этим и «миссионерами по распространению ислама»20.
Исламские учебные заведения с профессиональным уклоном для
девочек стали возникать и в Поволжье. Приверженцы их откры7
тия в частных беседах говорили, что главная цель такого рода
учреждений — готовить «мусульманских жен».

Российское мусульманское духовенство поощряет мнение, что
мусульманка должна выходить замуж только за мусульманина. В



87

этом отношении показательна публикация в выходящей в Баш7
кирии газете «Ислам и общество». Автор письма7статьи, женщи7
на, вышедшая замуж за немусульманина, пишет: «Я сделала ошиб7
ку и разрушила свою жизнь. Умоляю каждую из вас: НЕ ПОВТО7
РЯЙТЕ МОЕЙ ОШИБКИ И НЕ ТРАТЬТЕ НАПРАСНО ВАШУ
ЖИЗНЬ»21.

Демонстрацией приверженности требованиям шариата всегда
считалось согласие с полигамией. Даже в советский период, не7
смотря на запреты и преследования, на Кавказе и в Центральной
Азии многоженство сохранялось 22. И если среди городских жите7
лей отношение к нему было все7таки негативным, то на селе (не
исключая и местные власти) наблюдалось «понимание». В 907е годы
проблема полигамии заметно актуализировалась. Публичные вы7
ступления против многоженства становятся все реже. В религи7
озных печатных органах, в том числе издаваемых духовными
управлениями, полигамия рассматривается как нормальное, во
всяком случае не как негативное явление. При этом, однако, под7
черкивается, что в этом случае муж обязан полностью соблюдать
интересы и удовлетворять иные запросы женщин, которые в
противном случае могут заявить о своем недовольстве в шариат7
ский суд. В светской печати критика многоженства отсутствует.

Благожелательное отношение к многоженству проявляют
даже некоторые политики и администраторы. Бросается в глаза
позиция президента Ингушетии Р. Аушева. В Народном собра7
нии (парламенте) республики вопрос о многоженстве дебатиро7
вался публично23. Сам Р. Аушев в 1997 г., поздравляя женщин по
случаю 8 Марта, посоветовал не обижаться, если муж приведет в
дом вторую жену. В 1999 г. ингушский президент издал указ (а
парламент единогласно его поддержал), разрешивший гражда7
нам республики состоять в браке с четырьмя женщинами. «Мы
принимаем законы на местах те, которые подсказывает нам
жинь», — сказал Р. Аушев в одном из интервью 24. Позитивно отно7
сятся к многоженству в Чеченской Республике Ичкерии, кото7
рая в ноябре 1997 г. была провозглашена исламским государст7
вом. Очевидно, именно в Чечне у полигамии могут появиться
реальные перспективы в связи с вызванным войной сокращени7
ем численности мужского населения.

Следует отметить еще одно, на первый взгляд не столь уж зна7
чительное обстоятельство, которое также связано с самоиденти7

Глава треть я. Исламская идентификация



88

Исламские ориентиры Северного Кавказа

фикацией мусульман. Речь идет об одежде, демонстрирующей
приверженность к исламу. Все больше мужчин и женщин исполь7
зуют такого рода «атрибутику», прежде всего в Дагестане, где
можно встретить мужчин в белых шапках и женщин в платках.
Некоторые продолжают носить «мусульманскую» одежду даже
после миграции из родных мест. Например, обосновавшиеся в
Астрахани переселенцы из Цумадинского района (Дагестан) но7
сят укороченные брюки, а женщины укутывают в темную ткань
руки и ноги. Людей, одетых в «мусульманскую одежду», можно
встретить в Ингушетии, Кабардино7Балкарии. Это отнюдь не
означает, что они непременно придерживаются радикального
ислама: речь идет всего лишь о самоидентификации.

Сказанное имеет отношение и к ношению бороды. Не каждый
мусульманин, носящий бороду, является салафитом (в этой связи
припоминается эпизод, когда в 1990 г., пытаясь воспрепятство7
вать региональному съезду Исламской партии возрождения в
Душанбе, таджикские власти задерживали бородатых мужчин,
определяя их причастность к Исламской партии возрождения
по этому признаку).

Свидетельством возросшей потребности людей в соблюдении
исламской обрядности является рост количества мечетей. Ко7
нечно, увеличение числа храмов не всегда адекватно соответст7
вует повышенной религиозности 25. Кроме того, известно, что
строительство мечети в «своем» ауле является для некоторых
«новых русских» из числа кавказцев вопросом не веры, а прести7
жа и честолюбия. В результате в некоторых селениях бывает по
две и более мечетей. Тем не менее на Северном Кавказе рост
количества мечетей представляется достаточно репрезентатив7
ным. Так, в 2000 г. в Дагестане было зарегистрировано 1585 26

мечетей, в 1999 г. в Ингушетии — 400, в Чечне — 400, причем 200
мечетей было открыто с 1978 по 1991 г. 27. В 1997 г. количество
зарегистрированных мечетей составляло в Кабардино7Балкарии
96, а в Карачаево7Черкесии — 91 28 (первая мечеть в столице рес7
публики Черкесске была открыта только в 1999 г.).

Приведенные статистические данные нуждаются в кратком
комментарии. Прежде всего, общее количество мечетей на той
или иной территории не совпадает с количеством зарегистри7
рованных мечетей. Так было при советской власти, и это поло7
жение сохраняется поныне. В качестве примера отметим такой



89

факт: в 1979 г. в Чечено7Ингушской АССР было всего 5 зарегист7
рированных мечетей, а на самом деле их насчитывалось 292 (на
территории РСФСР в 1980 г. на 335 зарегистрированных мече7
тей приходилось 1245 незарегистрированных) 29. При советской
власти мотивировка отказа в регистрации мечети была очевид7
на: атеизм был частью официальной идеологии, и чиновники всех
рангов должны были отчитываться за борьбу против религии. С
другой стороны, власти на местах (равно как и обслуживающие
Центр квалифицированные эксперты) сознавали тупиковость
борьбы против ислама и часто шли на подлог, пользуясь при под7
счете мечетей двойной бухгалтерией 30.

После распада СССР официальные данные о количестве мече7
тей в Российской Федерации также далеко не всегда соответст7
вуют истинному положению дел. Однако причины тому уже иные.
Открытие новых мечетей стало достаточно рутинным делом,
оно не привлекает, как прежде, пристального внимания админи7
страции. Огромное количество мечетей функционирует теперь

Соборная мечеть в Махачкале, самая крупная в России (фото автора)

Глава треть я. Исламская идентификация



90

Исламские ориентиры Северного Кавказа

в удаленных от районных и республиканских центров аулах, что
в условиях неразвитости инфраструктуры, нерасторопности ме7
четского персонала приводит к тому, что информация об откры7
тии новых мусульманских храмов вообще не доходит до админи7
стративных служб.

Немаловажная причина статистического разнобоя кроется в
расколе среди мусульман, в наличии общин, не признающих гла7
венствующую роль республиканских духовных управлений. Это
типично, например, для Дагестана, где контролируемые сала7
фитами мечети отказываются проходить регистрацию, посколь7
ку не признают власти ДУМД. Такая неразбериха приводит к весь7
ма существенному разнобою между официальной информацией
и реальным положением дел. В этом плане показательны данные
о мечетях в Дагестане и Чечне. Так, наряду с приводившейся
выше цифрой 1585 мечетей упоминаются также 2000 31, 3000 32,
3500 (в 1994 г. по данным покойного дагестанского муфтия
С.7М. Абубакарова) и 5000 33. Согласно информации И. Ермакова и
Д. Микульского, на начало 1993 г. в Чечне было открыто 2500
мечетей 34.

Сведения о количестве мечетей, сколь бы ни разнились они
между собой, показывают не только динамику создания ислам7
ских организационных структур, но и в конечном счете свиде7
тельствуют о возросшей потребности местных жителей в отправ7
лении религиозного культа: мечети возводятся везде, где функ7
ционирует мусульманская община, каждый член которой нужда7
ется в публичном подтверждении своей принадлежности к ней
как к религиозному социуму, в конечном счете к мировой умме,
что позволяет мусульманину увереннее чувствовать себя в окру7
жающем мире, внутренне противостоять исходящим извне вы7
зовам.

Рост числа мечетей подтверждает значение религиозной иден7
тичности не только на втором — традиционно7обрядовом уров7
не. Он является показателем и ее третьего уровня, на котором про7
исходит социализация мусульман как членов общины. Мусульма7
нин идентифицирует себя как члена общины (прихода) — квар7
тальной, сельской, соборной. Вместе со всеми он посещает
мечеть, участвует в пятничной коллективной молитве, прини7
мает участие в деятельности исламских организаций. Мечети воз7
вращается ее отринутая при советской власти функция центра



91

общения мусульман, своего рода общественно7политического
клуба.

Конфессиональная идентичность также реализуется через
приобщенность к исламской культурной традиции, через знание
истории ислама, арабского языка, основ богословия, фикха, т. е.
на уровне религиозного образования. Очевидно, это также мож7
но рассматривать в контексте ощущения кавказскими мусульма7
нами их общности с единой исламской традицией. С этой точки
зрения чрезвычайно важным представляется создание системы
религиозного образования, поскольку это может со временем
обеспечить преемственность религиозной идентичности.

К концу 907х годов система религиозного образования сложи7
лась только в Дагестане, где в 2000 г. действовало 13 исламских
университетов (6 из них имели государственную лицензию), 33
филиала исламских вузов, 136 медресе (средняя ступень) и 203
примечетских школы 35. По другим данным, еще в 1996 г. в рес7
публике было 670 мектебов (низшая ступень) 36. Исламские учеб7
ные заведения есть во всех республиках Северного Кавказа. При

Мечеть в североосетинском селе Чикола (фото Н. Емельяновой)

Глава треть я. Исламская идентификация



92

Исламские ориентиры Северного Кавказа

этом в Ингушетии и Кабардино7Балкарии имеются исламские ин7
ституты. Исламский институт был открыт также в Чечне, но обу7
чение там невозможно из7за военных действий. Крупнейший на
Северном Кавказе Исламский университет имени имама Ша7
фии 37 расположен в Махачкале (он находится вне подчинения
ДУМД).

Учебные программы школ и вузов разрабатываются местны7
ми священнослужителями, алимами и сотрудничающими с ними
светскими учеными, а также «импортируются» из7за рубежа. Ду7
ховные управления стараются повысить уровень богословских
знаний, для чего периодически устраивают съезды алимов. Наи7
более регулярно это происходит в Дагестане. По словам муфтия
ДУМД Ахмед7хаджи Абдуллаева, «кузницами исламских кадров»
являются Буйнакский исламский университет им. Сайфуллы
Къади и Кизилюртовский исламский институт 38. Преподаватель7
ский состав рекрутируется из местных знатоков ислама, привле7
каются и зарубежные богословы. Значительную часть преподава7
телей составляют кавказцы, прошедшие обучение в странах
Ближнего Востока. В 1996—1998 гг., по сведениям Управления по
делам религий при правительстве Дагестана, за рубежом обуча7
лось до полутора тысяч дагестанцев 39. В 1998 г. за границей учи7
лось более сотни студентов из Кабардино7Балкарии 40, 200 чело7
век из Карачая 40а.

Возвращаясь на родину, выпускники ближневосточных инсти7
тутов и университетов привносят в северокавказскую идентич7
ность иной акцент, делая ее, если можно так выразиться, более
аффектированной. Выражается это в более жестких требовани7
ях к окружающим относительно соблюдения обрядов, в подчер7
кивании «неполноценности» местного ислама, а следовательно,
и его носителей. Этот пока сравнительно тонкий слой молодежи
проявляет высокую социальную и политическую активность и
становится проводником иного, непривычного для местных
жителей ислама, культурной основой для салафизма. Здесь необ7
ходимо сделать уточнение: если идейной основой салафизма яв7
ляется протест части населения против плачевного состояния
общества, то его конфессиональную мотивацию составляют прив7
несенные из7за рубежа жесткие трактовки единобожия, требо7
вания отказа от привычных тарикатистских форм северокавказ7
ского ислама. Можно говорить о своего рода противостоянии



93

идентичностей, в основе каждой из которых лежат различаю7
щиеся друг от друга трактовки ислама. Если «старая» зиждется на
верности традиционному кавказскому исламу, на, пользуясь вы7
ражением социолога М. Сиверцева, «наличии общей исламской
духовности»41, то «новая» не просто ставит на первое место осоз7
нание причастности к мировой умме, но содержит имплицит7
ное признание некой неполноценности северокавказского исла7
ма по сравнению с исламом Ближнего Востока.

Таким образом, во второй половине 907х годов ислам, остава7
ясь фактором идентичности этносов Северного Кавказа, прив7
нес в нее чувство раздвоенности. Ощущая себя мусульманином,
человек в то же время оказывается перед проблемой, каким му7
сульманином он является, задумывается, насколько его поведе7
ние, соблюдение обрядности, выбор идейной ориентации соот7
ветствуют ценностям ислама. Наконец, он задается вопросом:
что представляют собой эти истинные ценности, насколько, бу7
дучи привнесены с Ближнего Востока, они соответствуют его
привычной самоидентификации?

Ответ на эти вопросы он может получить из нескольких ис7
точников: от традиционного мусульманского духовенства, кото7
рое сегодня как никогда прежде оказывается связанным с тари7
катистским исламом, а зачастую составляет с ним единый кор7
пус; от зарубежных миссионеров и выпускников ближневосточ7
ных исламских вузов; из религиозной литературы, бóльшая часть
которой — переводные работы исламских мыслителей и полити7
ков радикального направления (идеологов фундаментализма
египтян Мухаммада и Сайида Кутбов, духовного лидера Судана
Хасана ат7Тураби, пакистанца Абу Аля Маудуди, египетского про7
поведника Юсуфа аль7Кардави, иранских аятолл и т. д.). Разобрать7
ся в этой проблеме пытаются помочь читателям и некоторые
светские издания, приближенные к местным администрациям.
В них приоритет всегда отдается исламской кавказской тради7
ции в противовес иной, «внешней», навязываемой из7за рубежа.

Сегодня на Северном Кавказе разворачивается по сути откры7
тое сражение за право влиять на формирование постсоветской
(уже несоветской) идентичности, итог которого во многом пре7
допределяет общее развитие событий в регионе, его отношения
с федеральным Центром. В ходе этого противоборства опреде7
ляется облик мусульманина на Северном Кавказе, то, какие ду7

Глава треть я. Исламская идентификация



94

Исламские ориентиры Северного Кавказа

ховные ценности, социокультурные, а следовательно, и полити7
ческие ориентации станут для него приоритетными, возоблада7
ет в его мировоззрении собственно кавказская доминанта или
он будет прежде всего «исламоцентричен».

В первом случае приоритетность северокавказской традиции
не будет фактором отторжения республик Северного Кавказа от
России, а ислам — идеологией сепаратизма. Северокавказская
идентичность остается «пограничной»: местные мусульмане жи7
вут на стыке мусульманского и христианского миров, а христиан7
ство присутствует и на самом Северном Кавказе. Взаимодейст7
вие на протяжении веков с Россией — это также фактор форми7
рования местной идентичности, Здесь напрашивается аналогия
с той ролью, какую сыграла в формировании алжирской иден7
тичности Франция.

Осознание себя в качестве «моста» между исламской и христи7
анской цивилизациями в какой7то мере возвышает кавказца в
собственных глазах, поддерживает столь важное для него чувст7
во культурной исключительности и вместе с тем автономности.
Причем это ощущение самодостаточности не развернуто против
России, хотя в некотором смысле и может рассматриваться как
компенсация за подчинение и слияние с Россией. В свою оче7
редь, сегодняшняя Россия никоим образом не навязывает этно7
сам Северного Кавказа смену идентичности. В этом ее принци7
пиальное отличие от Советского Союза, руководители которого
проводили атеистический курс.

Во втором случае ощущение полноценной включенности в
исламскую цивилизацию требует от кавказца переоценки собст7
венной идентичности. Возникает парадоксальная ситуация. С
одной стороны, признание местным мусульманином того, что
принадлежность к исламскому миру является главенствующей,
позволяет ему преодолеть «комплекс младшего брата» по отно7
шению к русским. Но, с другой стороны, может сформироваться
чувство неполноценности относительно более продвинутых в
религиозном отношении мусульман Ближнего Востока. Тем бо7
лее что прошедшие там обучение и вернувшиеся на родину моло7
дые люди настаивают на религиозной второсортности жителей
Северного Кавказа, призывая к «исламизации» местной идентич7
ности. Это остро почувствовали многие чеченцы в 1996—1997 гг.,
когда обнаружили, что требования шариата несовместимы с мест7



95

ной традицией и он может утвердиться в обществе только за счет
отказа от многих ее норм.

Таким образом, нынешнее углубление исламизации обществ
Северного Кавказа так или иначе влечет за собой ломку привыч7
ной этноконфессиональной идентичности. Этот процесс может
растянуться на сотни лет. Он уже идет. Начавшаяся в VII в. исла7
мизация Северного Кавказа остается незавершенной и поныне.

В условиях дуальности северокавказской идентичности осо7
бая роль при формировании духовных стереотипов и поведен7
ческих норм принадлежит мусульманскому духовенству. Однако
оно раздробленно на несколько групп, созданных и функциони7
рующих на этнической, политической и собственно религиоз7
ной основах. В нынешней ситуации мусульманские духовные дея7
тели не являются сплоченной профессиональной корпорацией с
общими интересами.

Отсутствие монолитности не является специфичным лишь для
северокавказских духовных авторитетов. Внутренние противо7
речия, борьба за авторитет в обществе, за влияние на светские
правящие и оппозиционные силы, стремление расширить воз7
действие на паству, наконец, сугубо богословские разногласия
присущи национальному духовенству всех мусульманских стран.
На Северном Кавказе все это отягощено остротой общего кризи7
са, провоцирующего священнослужителей на политическую борь7
бу на стороне тех или иных групп интересов. Отсюда чересполо7
сица политических ориентаций, этнонациональная ограничен7
ность, обостренная внутрирелигиозная нетерпимость между
традиционалистами и салафитами.

Если выше мы признали наличие «общекавказской исламской
духовности», то говорить о единстве призванного поддерживать
ее духовенства все7таки не представляется возможным. Неясно,
кого следует причислять к мусульманскому духовенству 42. Ситуа7
ция на Северном Кавказе в некоторой степени напоминает по7
ложение, существовавшее во времена Советского Союза. С од7
ной стороны, духовенство представлено священнослужителями,
общины которых зарегистрированы властями, а также тарикат7
скими шейхами и устазами. С другой — как и в советский период,
в республиках Северного Кавказа вне рамок духовных управле7
ний действуют нелегальные имамы, олицетворяющие «парал7
лельный ислам», который, как и в былые времена, составляет

Глава треть я. Исламская идентификация



96

Исламские ориентиры Северного Кавказа

духовную оппозицию, а также приверженцы салафизма, заняв7
шие место исламских диссидентов, периодически подвергавших7
ся публичному остракизму и преследованиям.

Противоборствующие стороны пользуются таким приемом,
как отлучение друг друга от ислама. Институциональное духовен7
ство стремится убедить местные и особенно центральные мос7
ковские власти, что салафиты не являются мусульманами. Для
властей ислам на Северном в Кавказе давно превратился в голов7
ную боль, правильное лечение которой они пока не нашли и, по7
хоже, в ближайшее время не найдут (схожими методами порой
пользуются и некоторые имамы и муфтии России, сообщающие в
своих «записках во власть» — другими словами, в доносах — о том,
что их оппоненты сошли с пути ислама и стали «фундаментали7
стами» и «ваххабитами»). Непримиримые позиции занимают и
салафиты, отказывающиеся обсуждать с традиционалистами док7
тринальные проблемы, поскольку видят в них своего рода веро7
отступников, предлагающих извращенное видение ислама.

Запрет в сентябре 1999 г. ваххабизма в Дагестане никоим об7
разом не изменил внутреннюю ситуацию в республике и во вся7
ком случае не привел к улучшению экономического положения
той части населения, которая действительно полагает, что вы7
ход из кризиса лежит в русле ислама.

Выше говорилось, что мусульманские священнослужители приG
званы воздействовать на формирование религиозной идентично7
сти. Это является их долгом и профессиональной обязанностью.
От их активности, от личного поведения в немалой степени зави7
сит сознание и образ жизни их паствы. Однако в реальной жизни
авторитет духовенства на Северном Кавказе в последнее десяти7
летие снизился, и в обществе к ним относятся в значительной
степени не как к знатокам и хранителям исламской культуры и
традиции, но скорее как к участникам общественно7политическо7
го процесса, в котором они volens nolens поддерживают позицию
одной из конфликтующих сторон. Обмирщенность и политиза7
ция мусульманского духовенства привели к утрате ими в глазах
людей непредвзятости, независимости, способности выражать
собственное, основанное на глубоком знании ислама мнение.

Начало дискредитации духовенства было положено еще в
1989 г., когда во время Первого съезда мусульман Северного Кав7
каза был смещен глава Духовного управления мусульман Север7



97

ного Кавказа муфтий М. Геккиев, обвиненный во взяточничест7
ве, нарушениях норм исламской морали и связях с КГБ 43. В то
время такого рода обвинения можно было предъявить любому
из руководителей четырех муфтиятов, действовавших на тер7
ритории Советского Союза. Они и были предъявлены. Из четы7
рех первых лиц российского ислама свое положение удалось со7
хранить лишь главе Духовного управления мусульман Закавказья
Аллашукюру Паша7заде, который стал муфтием Закавказья, т. е.
фактически Азербайджана, а впоследствии возглавил созданный
в 1992 г. Высший религиозный совет народов Кавказа (оказав7
шийся недееспособным).

На Северном Кавказе отстранение М. Геккиева привело к рас7
паду ДУМСК, обострению отношений как среди духовных лиц,
так и в целом в обществе и увенчалось образованием в каждой
республике национального муфтията. В некоторых из них, пре7
жде всего в Духовном управлении мусульман Дагестана, процесс
распада продолжался, и в середине 907х годов на территории
республики действовало несколько созданных на этнической ос7
нове муфтиятов. Наряду с ДУМД в Махачкале возникли кумык7
ское и лакское духовные управления (или аналогичные им ин7
ституты). В конце 907х в селе Терекли7Мектеб появилось Духов7
ное управление мусульман Ногайского района Республики Даге7
стан, а в г. Избербаш — даргинский казият.

Эта ситуация была проекцией общей этнополитической ситуа7
ции в стране. Одновременно происходило размежевание по ре7
лигиозно7политическому принципу. На Северном Кавказе, пре7
жде всего в Дагестане, стали возникать политические группи7
ровки, которые стремились привлечь к себе оппозиционно на7
строенных представителей духовенства. В начале 907х обостри7
лись отношения между институциональным духовенством и шей7
хами тарикатов, которые с удовлетворением восприняли распад
ДУМСК, а затем и ДУМД, чему сами и способствовали.

К концу 907х годов отношения внутри институционального
мусульманского духовенства стабилизировались. Стали набирать
авторитет национальные республиканские муфтияты. В начале
2000 г. на Северном Кавказе действовали несколько духовных
управлений мусульман — Адыгеи и Краснодарского края, Даге7
стана, Ингушетии, Кабардино7Балкарии, Карачаево7Черкесии и
Ставрополья, Северной Осетии.

Глава треть я. Исламская идентификация



98

Исламские ориентиры Северного Кавказа

Есть свое духовное управление и в Чечне. Во главе его стоял
муфтий А. Кадыров, которого президент России В. Путин вес7
ной 2000 г. назначил главой администрации Чечни. Одно это об7
стоятельство свидетельствует о специфическом положении мест7
ного духовенства и той роли, которую оно играет и может сыг7
рать. Правда, вскоре вслед за назначением А. Кадырова было
принято решение о нецелесообразности совмещения им пози7
ций светского руководителя и духовного лидера, и он покинул
пост муфтия Чечни.

В значительной степени были преодолены разногласия среди
духовных лиц Дагестана, которые создали Координационный
совет, в состав которого вошли все этнорегиональные управле7
ния. С 1998 г. после убийства муфтия С.7М. Абубакарова совет
возглавил Ахмед7хаджи Абдуллаев, который фактически выпол7
няет функции муфтия всей республики, а сам координационный
совет постепенно превращается в единое духовное управление.

А. Абдуллаев, как и его предшественники С. А. Дарбишгаджи7
ев (избран в 1992 г.), М. Дарбишев (1994 г.), С.7М. Абубакаров
(1996 г.), принадлежит к самому многочисленному этносу Даге7
стана — аварцам. Это дает повод некоторым местным политикам
и специалистам говорить об «аваризации» ДУМД. Известно, что
недовольство этим обстоятельством выражают некоторые дар7
гинские и особенно кумыкские имамы и шейхи, которые рассчи7
тывали, что их кратковременное главенство (в июне 1989 г. муф7
тием был избран кумык М.7М. Бабатов, а в январе 1990 г. — Б. Иса7
ев) продлится. Однако это недовольство не повлекло за собой
значительных протестных акций, и в конце концов в ДУМД на7
ступило относительно устойчивое согласие. Не все разделяют это
мнение. Например, в окружении влиятельного дагестанского по7
литика мэра Махачкалы С. Амирова считают, что раскол между
аварцами и кумыками в сфере традиционного ислама сохраняет7
ся и борьба за руководство мусульманской общиной Дагестана
будет продолжаться 44.

Решающую роль в укреплении позиции духовенства сыграл
консенсус между священнослужителями и частью тарикатистов.
Ныне ДУМД представляет собой своего рода симбиоз институ7
ционного ислама и мюридизма, что способствует общей внутрен7
ней стабильности мусульманских общин Дагестана. Это обстоя7
тельство следует подчеркнуть особо, поскольку при советской



99

власти именно предшественник ДУМД — ДУМСК использовалось
для борьбы против действовавших самостоятельно тарикатских
братств. Деятельность ДУМД находится под сильным влиянием
сторонников самого влиятельного в Дагестане шейха Саида7Афан7
ди Чиркейского, у которого установились доверительные отно7
шения с некоторыми ведущими политиками республиканского и
российского масштаба (среди них называют председателя пра7
вительства Дагестана Х. Шихсаидова). Так, на встрече с Саидом7
Афанди по случаю 757летия средней школы с. Чиркей Буйнакско7
го района присутствовали министры дагестанского правитель7
ства, и Х. Шихсаидов поблагодарил шейха «за вклад в сохранение
мира и стабильности в республике, укрепление нравственности
и отношений дружбы между народами Дагестана». В свою оче7
редь, Саид7Афанди «выразил удовлетворение политикой прези7
дента РФ В. В. Путина по борьбе с распространением вагьабиз7
ма»45.

Консолидацию духовенства не стоит преувеличивать, как нель7
зя забывать о том, что ДУМД полностью контролирует по раз7
ным данным от 20% до 50% дагестанских мечетей, а большинст7
во даргинских духовных авторитетов относятся к нему с подоз7
рительностью. ДУМД получает поддержку прежде всего от мю7
ридов Саида7Афанди Чиркейского и нескольких его влиятельных
сторонников и само поддерживает их. Их единение вызывает
раздражение у многих других (возможно, у большинства) тари7
катских шейхов.

И тарикатисты, и институциональное духовенство негативно
относятся к салафизму, считая его чуждым северокавказской тра7
диции, фактором дестабилизации общества. Традиционалисты
справедливо видят в исламских радикалах конкурентов в борьбе
за влияние на верующих. А салафитские имамы рассматривают
официальное духовенство как коллаборационистов, обслуживаю7
щих светскую власть, неспособную наладить нормальную жизнь.
Повторяется ситуация конца 807х годов, когда высшему слою ду7
ховенства предъявлялись аналогичные обвинения, и большин7
ство его представителей в конечном счете оказались отстранен7
ными от духовной власти.

Сегодня ни одно из течений в духовенстве не способно одер7
жать окончательную победу. Скорее всего, такая ситуация сохра7
нится на неопределенно долгое время, поскольку часть общест7

Глава треть я. Исламская идентификация



100

Исламские ориентиры Северного Кавказа

ва, прежде всего в Дагестане, Чечне, а также (в меньшей степе7
ни) в некоторых других республиках (Карачаево7Черкесии, Ка7
бардино7Балкарии, Ингушетии) по7прежнему будет верить в воз7
можность улучшения своего положения на путях «исламской аль7
тернативы». Эти люди будут составлять паству нонконформист7
ского духовенства с его протестными призывами к введению
шариата и созданию исламского государства.

Сохранение раскола среди мусульманских священнослужите7
лей неизбежно отражается и на формировании идентичности
мусульман, поскольку их восприятие ислама в немалой степени
зависит от толкования знатоками Корана и шариата, от того, что
они услышат на проповеди, от того, какого направления в исла7
ме будет придерживаться тот или иной священнослужитель.

Разногласия внутри мусульманского духовенства препятству7
ют созданию на Северном Кавказе целостной религиозной иден7
тичности. Северокавказский ислам остается мультикультурным
феноменом, обусловленным этническими традициями, уровнем
модернизации того или иного социума, экономическим положе7
нием, социальным статусом верующего.

Выбор идентичности в контексте ислама сегодня носит и куль7
турный, и политический характер. Человек оказывается перед
дилеммой — какому исламу он должен следовать, какой ислам более
соответствует традициям его этноса, какой ислам предоставляет
ему возможность повысить социальный статус, реализовать эконо7
мические запросы. Это оказывает огромное влияние на его «под7
вижную» идентичность, обусловленную, с одной стороны, внеш7
ними обстоятельствами, а с другой — свойствами его личности.

На Северном Кавказе существуют предпосылки к разнонаправ7
ленной эволюции идентичности местных этносов. Одно ее на7
правление связано с желанием части мусульман, прежде всего в
восточной части Северного Кавказа, ощутить себя легитимной
частью уммы, приобщиться к ценностям салафийи, которые ото7
ждествляются с «истинным исламом». Сторонники другого на7
правления на первое место ставят северокавказскую идентич7
ность, в рамках которой ислам — один из компонентов местной
традиции. В гипертрофии ислама они усматривают подмену при7
вычной системы ценностей иной, навязываемой извне.

Скорее всего приверженцы обоих направлений в конце кон7
цов придут к согласию, найдут оптимальный баланс между регио7



101

нальной и общеисламской идентичностью. Но пока нельзя не кон7
статировать, что сторонники обоих направлений с трудом нахо7
дят общий язык.

Примечания
1 Солдатова Г. У. Психология межэтнической напряженности. — М., 1998. —

С. 223.
2 Там же. — С. 226.
3 Кисриев Э. Ислам как политический фактор в Дагестане // Центр. Азия

и Кавказ. — 2000. — № 5 (11). — С. 77.
4 Данные исследования «Чеченский кризис в массовом сознании населе7

ния Северного Кавказа». Цит. по: Кривицкий К. В. Религиозный фактор в
этнополитической ситуации на Северном Кавказе // Религия и политика
в современной России. — М., 1997. — С. 40.

5 Leman S. G. Islam and Ethnicity in the Republics of Russia // Post7Soviet
Affairs. — 1997. — Vol. 13 (Jan.—March). — P. 78—103.

6 Ротарь И. Ислам и война. — М.: АИРО7XX, 1999. — С. 26.
7 Сумма представляет собой общий процент верующих. Например, сре7

ди адыгов он составляет 99 (88 + 11).
8 Кривицкий К. В. Указ. соч. — С. 42.
9 Там же. — С. 40.
10 В 1992 г. лидер казахстанской Партии национальной свободы «Алаш»

А. Атабек рассказывал автору, что был потрясен почти поголовным пьянст7
вом в посещенных им казахских деревнях.

11 Роль мусульманских организаций в решении социальных проблем:
Материалы Третьего всероссийского семинара руководителей духовных
управлений мусульман (Москва, 28 июня — 2 июля 2000 г.). — М., 2000. —
С. 18.

12 Халяльные — разрешенные мусульманам к употреблению в пищу про7
дукты. В частности, имеется в виду мясо животных, зарезанных ритуаль7
ным способом. Не говоря уже о том, что такие магазины существуют и на
Северном Кавказе, они появляются и в других регионах России, в том
числе и в Москве. Один такой магазин некоторое время работал в москов7
ском районе Митино напротив дома автора.

13 Грознен. рабочий. — 1999. — 16—22 дек.
14 Пути мира на Северном Кавказе: Независмый экспертный доклад /

Под ред. В. А. Тишкова. — М., 1999. — С. 45.
15 Асиятилов С. Исламская партия Дагестана поддерживает В. Путина //

Дагестан. правда. — 2000. — 14 марта.
16 Газета Юга. — 2000. — 8 марта.

Глава треть я. Исламская идентификация



102

Исламские ориентиры Северного Кавказа

17 Новое дело [Махачкала]. — 1999. — 19 февр.
18 Хадж: религия и политика (интервью с заведующим международным

отделом Министерства по делам национальностей Республики Дагестан
Расулом Гаджиевым // Там же. — 2000. — 16 июня.

19 Спенсер Э. Путешествие в Черкесию. — Майкоп: РИПО «Адыгея», 1994. —
С. 27, 34.

20 Исламские новости [Махачкала]. — 1992. — 22 авг.
21 Мольба страдающей матери // Ислам и общество: Изд. Духовного

управления Республики Башкортостан, Исламского центра «Дагват» [Уфа]. —
1994. — № 10.

22 Свидетельства тому приводятся в книге дагестанского исследователя
М. Вагабова (Вагабов М. В. Ислам и семья. — М., 1980).

23 О многоженстве говорили также в высшем законодательном органе
самого демократического государства Центральной Азии — Киргизии.

24 Интервью президента Ингушетии Аушева радиостанции «Эхо Моск7
вы», 5 августа 1999 г.

25 Автору уже приходилось обращать внимание на это обстоятельство
(Малашенко А. У порогов татарских мечетей // Независимая газ. — 1996. —
12 марта).

26 Справка «Общие сведения о количестве религиозных организаций в
РД. По уточненным сведениям горрайадминистрации на октябрь 2000 г.»
(архив автора).

27 Юсупов М. Ислам в социально7политической жизни Чечни // Централь7
ная Азия и Кавказ. — 2000. — № 2 (8). — С. 165.

28 Сведения, за исключением ситуации в Чечне, приводятся по: Пути
мира на Северном Кавказе... — С. 44, 51, 52 (на состоявшемся в 1998 г.
Третьем съезде мусульман Кабардино7Балкарии говорилось, что в респуб7
лике действует 68 мечетей. — Аккиева С. Третий съезд мусульман // Сеть
этнолог. мониторинга и раннего предупреждения конфликтов. — 1998. —
Апр. — С. 20.)

29 Ермаков И., Микульский Д. Ислам в России и Средней Азии. — М., 1993. —
С. 18.

30 В этом отношении куда больший интерес представляет информация
КГБ, сотрудники которого, в том числе выходцы из мусульманской среды,
оперировали цифрами, отражавшими фактическую ситуацию.

31 Асиятилов С. Исламская партия Дагестана поддерживает В. Путина //
Дагестан. правда. — 2000. — 14 марта.

32 Садиков М. Главный принцип — свобода // НГ7Религии. — 1997. — 28 авг.
33 Малашенко А. Исламское возрождение в современной России / Моск.

Центр Карнеги. — М., 1998. — С. 77. Сведения о 5 тыс. мечетей приводятся
со ссылкой на мнение кавказоведа В. Бобровникова. Однако зимой 2000 г.
он признал, что эта цифра завышена.



103

34 Ермаков И., Микульский Д. Указ. соч. — С. 20.
35 Сведения о числе мечетей в Дагестане даются по справке «Общие

сведения о количестве религиозных организаций в РД. По уточненным
сведениям горрайадминистрации на октябрь 2000 г.».

36 Макаров Д. Указ. соч. — С. 2. Также см.: Дагестан на рубеже веков:
Приоритеты устойчивого и безопасного развития. — М., 1998. — С. 252.

37 Имам Мухаммад ибн Идрис аш7Шафии (ум. в 820 г.) основоположник
одной из четырех суннитских религиозно7правовых школ — шафиизма,
сторонниками которого является большинство жителей северо7восточно7
го Кавказа.

38 «В целях распространения ислама» (интервью муфтия РД Абдуллаева)
// Ассалам. — 2000. — № 11 (121). — Июнь. — С. 3.

39 Макаров Д. Указ. соч. — С. 2.
40 Аккиева С. Третий съезд мусульман // Этнолог. мониторинг. — 1998. —

Март. — С. 21.
40а Червонная С. М. Тюркский мир юго7восточной Европы. Крым — Север7

ный Кавказ // Die Welt der Türkvolker zwishen der Krim und der Nord7
kaukasus / Ин7т тюркологии Свобод. берлин. ун7та. — Берлин, 2000. — С. 221.

41 Сиверцев М. Политическая культура села: от микрополитики до геопо7
литики // Дагестан: село Хуштада. — М., 1995. — С. 107.

42 Термин «духовенство» применительно к исламу некорректен. В этой
религии формально отсутствует духовное сословие. Здесь нет акта, соот7
ветствующего рукоположению в христианстве. Исполнять религиозные
обряды в исламе может каждый член мусульманской общины, который, по
общему согласию, лучше других знает Коран, Сунну. Тем не менее исследо7
ватели продолжают пользоваться словосочетанием «мусульманское духо7
венство», которое в научных изданиях носит рабочий характер.

43 Кудрявцев А. В. Ислам на Северном Кавказе // Постсоветское мусуль7
манское пространство: Религия, политика, идеология. — М., 1994. — С. 158.

44 Магомадов М. Между лакцем и кумыком... // Независимая газ. — 2000. —
23 февр.

45 Торжества в Чиркее // Ассалам. — 2000. — № 12 (122). — C. 1.

Глава треть я. Исламская идентификация



104

На этот вопрос существуют два полярных ответа: нет, не спо7
собен; да, способен. В подобных случаях принято говорить, что
истина лежит посредине. То есть в каких7то сферах, в отдельных
ситуациях исламский фактор играет роль консолидирующей
силы, а при иных обстоятельствах обращение к нему приводит к
дисгармонии социума.

Повторим: на Северном Кавказе существуют различные ин7
терпретации ислама, взаимодействующие между собой. Причем
в одних случаях трактовки ислама находятся в согласии и даже
дополняют друг друга, в других же выступают как непримири7
мые оппоненты. Разные «исламы» опираются на различные эт7
нические и социальные группы, используются различными пар7
тиями и движениями. Плюралистичность северокавказской кон7
фессиональной традиции — это те «подмостки», на которых ра7
зыгрываются общественные и личные трагедии.

У исламского ландшафта на Северном Кавказе три составляю7
щие: суннизм (шиитами являются лишь проживающие на юге
Дагестана азербайджанцы), тарикатизм, салафитский ислам. В
свою очередь, эти направления также гетерогенны: северокав7
казские сунниты подразделяются на шафиитов и ханафитов; в
регионе действуют три крупных братства; салафитский ислам
тоже неоднороден и имеет некоторые региональные «мутации»,
а главное — может быть классифицирован по степени радикализ7
ма отдельных его группировок. Все три формы исламского само7
выражения имеют прямую или опосредованную связь с идеоло7
гическими установками и их политической реализацией.

Этот ландшафт дан историей, и быстрое, насильственное его
изменение невозможно. Трансформация северокавказских об7
ществ носит медленный, даже затяжной характер. В постпере7

Гл а в а  ч е т в е р т а я

СПОСОБЕН ЛИ ИСЛАМ

КОНСОЛИДИРОВАТЬ ОБЩЕСТВО?



105

строечное время в регионе обозначился феномен ретрадицио7
нализации или архаизации, который накладывает отпечаток на
исламское возрождение и на политизацию ислама.

Однако ислам не только часть северокавказского ландшафта.
Он в значительной степени инструментален, служит средством
для достижения конкретных политических целей. Из этого сле7
дует, что обращение к исламу тех или иных группировок факти7
чески есть обращение к «своему» исламу, который и выдается за
«истинный».

Социальные, политические, этнические противоречия, куль7
минацией которых стала война в Чечне, в большей или меньшей
степени имеют религиозный оттенок. Он определяется не меж7
конфессиональным противостоянием между православием и
исламом, а прежде всего внутриисламской дисфункцией. Разу7
меется, нельзя сбрасывать со счетов и исламо7христианский «дис7
сонанс», но он по большей части имеет искусственный, подчас
сугубо провокативный характер, в то время как внутримусуль7
манские противоречия являются устойчивой реальностью.

Главной причиной, по которой ислам не может сегодня счи7
таться фактором консолидации на Северном Кавказе, является
противостояние между салафитами и блоком традиционалистов
и тарикатистов. Конфликт салафитов с прочими мусульманами
оказывает влияние на отношения внутри локальных мусульман7
ских общин на уровне сел, кварталов, воздействует на межэтни7
ческие отношения. Этот конфликт сказывается на отношениях
между республиками, в особенности если принять во внимание,
что сепаратистское руководство Чечни объявило ее исламским
государством. Наконец, он выходит за рамки Северного Кавказа
и влияет на положение дел внутри мусульманства всей Россий7
ской Федерации: северокавказские салафиты встречают сочувст7
вие у своих единомышленников в Поволжье, в других регионах с
заметным мусульманским меньшинством, в том числе и в Москве.

Противоречия между салафитами и традиционалистами глу7
боко разделили мусульманское духовенство, две противостоящие
группы которого, публично призывая к консолидации мусульман,
одновременно исключают из этого процесса своих оппонентов,
обвиняя их в вероотступничестве. Размежевание затронуло свет7
ских политиков из числа правящей элиты и бизнесменов. По7
следнее обстоятельство не столь заметно, поскольку практиче7

Глава четвертая. Способен ли ислам консолидировать общество?



106

Исламские ориентиры Северного Кавказа

ски никто из политической и финансовой верхушки Северного
Кавказа не рискует заявлять о своей «благосклонности» к салафи7
там. Но для тех, кто занимается Северным Кавказом, такая пози7
ция части чиновников, в том числе на самом высоком уровне,
является секретом Полишинеля.

Философско7богословская дискуссия между салафитами и тра7
диционалистами, накладываясь на обстановку в каждой респуб7
лике (и прежде всего в Чечне, Дагестане), проецируясь на Се7
верный Кавказ в целом, становится не только осью идеологиче7
ского противостояния, но и фактором политической борьбы. В
этом нет ничего необычного. Межрелигиозные противоречия
всегда были неразрывно связаны с противоречиями политиче7
скими и социальными. Ярким тому примером может служить судь7
ба христианской реформации в Европе. В исламе же взаимообу7
словленность религии и политики есть его имманентное свойст7
во. Трансформация богословского диспута в политическое про7
тивоборство — одна из характерных черт истории мусульманского
мира. С другой стороны, сугубо политические интересы очень
часто облекались в религиозную форму. Одним из таких религи7
озно7политических симбиозов является то самое ваххабитское
движение в Аравии в XVIII—XIX вв., о котором к месту и не к
месту (последнее происходит намного чаще) вспоминают рос7
сийские политики и журналисты.

Сегодня на Северном Кавказе салафизм имеет многосторон7
нюю направленность: его искренние последователи борются
против языческого влияния, религиозного синкретизма, мисти7
цизма, за «чистоту веры». Салафиты требуют от северокавказ7
ских мусульман отказа от соблюдения целого ряда привычных,
сложившихся на протяжении столетий обычаев. Такая позиция
в значительной степени бесперспективна, она обрекает салафи7
тов на пребывание в обозримом будущем в меньшинстве, да к
тому же в атмосфере раздражения со стороны большинства при7
верженных традиционному исламу северокавказских мусульман.
Впрочем, сами салафиты тоже не прочь использовать разного
рода языческие атрибуты вроде амулетов, предохраняющих от
вражеской пули. Такие амулеты носят многие причисляющие
себя к истинным мусульманам полевые командиры.

Что требуют от своих «нестойких» единоверцев салафиты?
Твердого соблюдения религиозных ритуалов, прежде всего пя7



107

тикратной молитвы, поста, пищевых запретов, правил семей7
ной жизни, строгой исламской морали включая соответствую7
щую внешнюю атрибутику (борода у мужчин, закрытые платья у
женщин — хотя они не требуют, чтобы слабый пол носил покры7
вало). Они призывают мусульман не слушать несалафитских има7
мов, мулл, не вступать в зависимые отношения с тарикатистски7
ми шейхами, поскольку все это уводит от истинного ислама.

Соблюдение шариата
можно рассматривать как
первый шаг на пути к ис7
ламскому государству.
Формально так оно и
есть. Однако, с другой
стороны, большинство
салафитов отдают себе
отчет в невозможности
следующего шага. Идея
создания исламского госу7
дарства на территории
России, равно как и уста7
новление его на землях,
которые, по мнению ис7
ламских радикалов, от
нее можно отторгнуть (в
Чечне, Дагестане), оста7
ется в глазах большинст7
ва северокавказских му7
сульман опасной утопи7
ей, дестабилизирующей
обстановку и дискредити7
рующей ислам. При этом
против таких идеалов ис7
ламского государства, как
социальная справедливость, забота о малоимущих, прочная
власть, эффективное законодательство, строгая мораль, никто
не возражает (в начале 907х годов, когда Дагестан накрыла пер7
вая полна преступности и стали раздаваться требования ввести
шариатские уголовные наказания, эти призывы были поддержа7
ны многими русскими).

Доисламская традиция на Северном
Кавказе поGпрежнему жива

(фото Н. Емельяновой)

Глава четвертая. Способен ли ислам консолидировать общество?



108

Исламские ориентиры Северного Кавказа

Большинство мусульман, не возражая против социальной ори7
ентированности салафизма, не доверяют политикам и религиоз7
ным авторитетам, монополизировавшим идею исламского госу7
дарства и тем более не согласны с радикальными, экстремист7
скими методами его установления. Люди не хотят, чтобы ислам7
ское государство им навязывали любой ценой. К тому же они
против абсолютизации многих раннеисламских и средневековых
стандартов.

На Северном Кавказе исламское государство отныне связыва7
ется с «чеченским экспериментом», сильно его дискредитиро7
вавшим. В результате приверженцам этой идеи, если они наме7
рены добиться широкой поддержки, придется высказывать свои
убеждения более осторожно, и уж во всяком случае не призывать
к газавату против тех, кто отошел от ислама, и против «невер7
ных».

Актуальным будет оставаться вопрос о частичном примене7
нии шариата в условиях российского государства. О допустимо7
сти его совмещения со светским федеральным законодательст7
вом в местах компактного проживания мусульман рассуждают и
полностью лояльные властям мусульмане, подвергающие салафи7
тов критике за демонстративный нонконформизм. Частичное
применение законов шариата считают допустимым и некоторые
светские эксперты. Так, Л. Сюкияйнен убежден, что «к перспек7
тиве включения шариата в правовую систему надо относиться не
как к неизбежному злу, а как к естественному процессу возрожде7
ния серьезной правовой культуры, имеющей здесь (на Северном
Кавказе. — А. М.) многовековые традиции»1. Всерьез обсуждает7
ся вопрос о юридическом признании вакуфного имущества, что
укрепит экономическую базу мечетских приходов, повысит сте7
пень самостоятельности духовенства относительно светских вла7
стей.

Салафитское движение и идеология не образуют на Северном
Кавказе единого массива. Сосредоточенное преимущественно в
Дагестане и Чечне, где у салафитов есть значительное количест7
во мечетей и медресе, оно, по мнению некоторых экспертов,
включает в себя три направления — умеренное (насколько это
понятие вообще применимо к салафийе), радикальное и ультра7
радикальное 2. Подобное деление предлагается специалистами
преимущественно на основе дагестанского материала, но при



109

обязательном учете взаимосвязей дагестанских и чеченских са7
лафитов 3. Все же уместнее различать две «фракции» салафитов —
умеренную и радикальную. К тому же такая классификация адап7
тивна и к другим районам Северного Кавказа.

Умеренное направление представлено сторонниками амира
А. Ахтаева. Ее влияние распространялось на Гунибский и Хаса7
вюртовский районы Дагестана, где в середине 907х годов его под7
держивали примерно 1400 человек. Главный упор в своей дея7
тельности салафитские «либералы» стремились делать на про7
светительство и распространение религиозных знаний. А. Ахта7
ев был одним из тех, кто способствовал распространению в
регионе исламского образования. Благодаря его усилиям в Даге7
стане в 1996 г. было образовано общество «аль7Исламийя» с духов7
но7просветительскими задачами. В отличие от других организа7
ций, фактически трансформировавшихся в политические груп7
пировки, ей вплоть до смерти А. Ахтаева удавалось сохранять
просветительскую направленность.

Как отмечает Г. Джемаль, «интеллектуальный и богословский
масштаб Ахмад7кади Ахтаева позволил ему отделить подлинный
духовно7политический смысл ислама от наслоений фольклорно7
бытовой, “народной” религиозности»4. «Либералы» (и прежде
всего сам А. Ахтаев) стремились избегать конфликтов с тарика7
тистами. А. Ахтаев, в свое время бравший «уроки ислама» у су7
фийских шейхов, всегда подчеркивал свое уважение к суфийско7
му исламу.

Несмотря на свою политическую умеренность, А. Ахтаев поль7
зовался авторитетом среди салафитских радикалов, в том числе
в Чечне. Так, в середине 907х годов с ним поддерживал отноше7
ния лидер чеченских салафитов З. Яндарбиев, уговоривший
А. Ахтаева стать его заместителем в организации «Кавказская кон7
федерация» (под этим названием существует с 1990 г.). Согласил7
ся А. Ахтаев занять и пост вице7председателя движения «Ислам7
ская нация» (1996 г.), возглавлявшегося бывшим пресс7секрета7
рем президента Чеченской Республики Ичкерия (1991 г.), ее
министром иностранных дел (с 1993 г.) М. Удуговым, последова7
тельным сторонником введения в республике шариата и созда7
ния единого исламского государства в Чечне и Дагестане. Кроме
того, в «Исламской нации» А. Ахтаев занял пост главы шариат7
ского суда.

Глава четвертая. Способен ли ислам консолидировать общество?



110

Исламские ориентиры Северного Кавказа

Терпимость А. Ахтаева, его стремление к диалогу с оппонен7
тами, неожиданно сочетающиеся с сотрудничеством с бесконеч7
но далекими от проблем исламского просветительства чеченски7
ми радикалами, его человеческая мягкость, сочетавшаяся с твер7
достью в убеждениях, — все это позволяет говорить об особом
«ахтаевском феномене». Суть его состоит в попытке реализовать
салафитские идеалы на базе конструктивного диалога с мысля7
щими иначе мусульманами при условии соблюдения государст7
венных законов путем убеждения власть имущих в целесообраз7
ности признании салафийи легитимным направлением в исла7
ме. Есть печальная символика в том, что А. Ахтаев скончался от
инфаркта (или был устранен) на подъеме своей деятельности:
его умеренные взгляды, его интеллектуальный потенциал оказа7
лись не востребованными ни большинством салафитов, ни тра7
диционалистами. Он мог стать одним из ключевых персонажей
многостороннего диалога на Кавказе. Увы, этого не произошло.
Светские власти вообще игнорировали его как религиозного и
политического посредника в разрешении раздирающих Север7
ный Кавказ конфликтов. После смерти А. Ахтаева его богатей7
шая библиотека, в которой хранились оригинальные арабские
рукописи, была разграблена и уничтожена.

За исключением А. Ахтаева и его сторонников прочие апелли7
рующие к «истинному исламу» духовные лидеры и политики мо7
гут быть отнесены к радикалам. В Дагестане лидером радикаль7
ных салафитов является Багауддин Мухаммад (Кебедов) Кизи7
люртовский 5, который призывает к созданию в республике ис7
ламского государства. Количество его последователей, по мне7
нию экспертов, составляет около 2 тыс. или несколько превыша7
ет эту цифру. Тем не менее есть основания полагать, что на самом
деле их значительно больше. Среди проповедников салафизма
мулла Багауддин 6, который с большой осторожностью знакомил
мусульман с салафийей еще в 707е годы, — одна из самых колорит7
ных фигур. Благодаря активности, незаурядному дару проповед7
ника, организаторским способностям он сумел расширить свое
влияние следи мусульман Дагестана, стать авторитетом в глазах
чеченских радикалов. Имя Багауддина на слуху у мусульман в дру7
гих республиках Северного Кавказа. Он контролировал находив7
шийся в Махачкале с филиалом в Кизилюрте исламский центр
«Кавказ», непосредственно связанный с салафитскими группа7



111

ми влиятельной кадарской общины (центр был разогнан даге7
станскими властями в 1996 г.).

Багауддин, пожалуй, первым среди исламских радикалов Се7
верного Кавказа понял, насколько важна профессионально по7
ставленная пропаганда идей салафизма. Он пытался делать это
через издававшуюся им газету «аль7Халиф». В селе Первомайском
(неподалеку от Чечни) Багауддин вместе с состоятельным биз7
несменом Н. Наджмуддиновым организовал издательский центр
«Сантлада», впоследствии обосновавшийся в Москве и ставший
известным как издательский дом «Бадр», многочисленные пуб7
ликации которого носят откровенно салафитский характер. Это
издательство публиковало труды таких богословов, как аль7Газа7
ли, а также современных теоретиков фундаментализма Хасана
аль7Банны, Сайида Кутба, Абу Аля Маудуди, а также идеологов
собственно ваххабизма — Мухаммада ибн Сулеймана ат7Тамими,
Салиха ибн Фавзана аль7Фавзана и др. Их произведения расходи7
лись по всей России. Автору доводилось видеть их в лавках при
мечетях и просто в магазинах Татарстана, Башкирии, Перми,
Тюмени, Москвы и т. д. Ранее в «Сантладе» был издан написан7
ный Багауддином еще в 1992 г. учебник арабского языка, учебные
тексты в котором имели откровенную салафитскую и вместе с
тем антироссийскую направленность 7. В 1999 г. в издательском
доме «Бадр» была опубликована небольшая книга самого Багауд7
дина «Намаз». «Бадр» имеет и свой сайт в Интернете (http://
www.kavkaz7center.ru).

В конце 907х годов некоторые духовные управления предпри7
няли попытку предотвратить распространение литературы ра7
дикальной направленности. Например, глава духовного управле7
ния мусульман Пермской области М. Хузин издал постановление,
согласно которому все продаваемые книги об исламе должны
были иметь штамп мечети, а в противном случае изыматься из
продажи. Муфтий заявил, что таким образом он хочет «оградить
жителей Прикамья от экстремистской, ваххабитской и шиитской
литературы»8.

Багауддин пытался добиться от зарубежных единомышленни7
ков помощи для устройства системы электронных средств сала7
фитской пропаганды, способной эффективно действовать на со7
предельные с Чечней и Дагестаном республики. Если бы такая
система и в самом деле была сконструирована, проникновение

Глава четвертая. Способен ли ислам консолидировать общество?



112

Исламские ориентиры Северного Кавказа

салафизма в соседние «спокойные» республики приобрело бы
более масштабный характер и могло повлечь за собой их дестаби7
лизацию. Однако эта идея не нашла влиятельных и богатых сто7
ронников и спонсоров ни на Северном Кавказе, ни за рубежом.

Просветительская деятельность сторонников Багауддина сво7
дилась к настойчивой пропаганде салафитских установок, лишен7
ной интеллектуального изыска и исключающей стремление к
достижению взаимопонимания и согласия между последователь7
ными различных исламских течений. Очевидно, сам Багауддин
превосходит своих сторонников в знании ислама, знакомстве с
салафитскими идеями. Однако он занимает непримиримую по7
зицию в отношении всего, что находится за пределами салафит7
ских трактовок, и причисляет к идолам, в качестве которых «мо7
гут выступать... деревянные и каменные скульптуры... теория
коммунизма, и наука, и партии, и вожди», также и «святых шей7
хов»9.

Багауддин — глава Исламского джамаата Дагестана, который
не является жестко структурированной организацией, но ско7
рее своего рода широкой ассоциацией единомышленников, со7

И таких магазинчиков в Махачкале немало (фото автора)



113

ставляющих социальную базу дагестанского салафизма. Постепен7
но Исламский джамаат обрел организационную основу в виде
упомянутого выше Исламского центра «Кавказ». Так или иначе,
но даже к концу 907х о Джамаате все7таки нельзя было говорить
как о сформировавшемся в организационном плане движении.

Во второй половине 907х годов значительное место в идеоло7
гии и политической практике сторонников Багауддина занимала
пропаганда так называемого малого джихада (или газавата) про7
тив неверных, под которыми подразумевалась не только Россия,
но и мусульманские оппоненты салафизма. Приблизительно с
1996 г. призывы к священной войне стали постоянными. Усло7
виями ведения газавата признавались истинное исламское веро7
убеждение, выраженное в Таухиде; «любовь в Аллахе между ве7
рующими»; готовность к джихаду включая его военно7техниче7
ское оснащение. «Война в исламе, — утверждали члены Джамаа7
та, — как реальный аспект нашей жизни не отбрасывается лукаво
из7за ложного гуманизма, но утверждается во имя высоких идеа7
лов, во имя исполнения обещанного Господом»10. Целью газавата
декларировалось установление в Дагестане исламского государ7
ства. Склонный к прагматизму Багауддин даже допускал возмож7
ность образования его в рамках Российской Федерации. Вот по7
чему при всем радикализме Багауддина его вряд можно назвать
сепаратистом: отделение от России для него лишь средство для
решения главной задачи — построения исламского государства, в
то время как для чеченских инсургентов выход из состава Рос7
сии является самоцелью.

Другой известный дагестанский радикал — Айюб (Омаров)
Астраханский. Число его последователей составляет около тыся7
чи человек (также называют цифры от 400 до 500 человек) и про7
должает расти. По оценке эксперта по Северному Кавказу И. Мак7
сакова, сторонники Айюба действуют в десяти районах Дагеста7
на 11. Основную их массу составляют жители Цумадинского и
Кизилюртовского районов, многие из которых мигрируют в Ас7
трахань, где проживает их наставник. Сторонники Айюба при7
нимали самое активное участие в учредительном съезде Ислам7
ской партии возрождения, что, пожалуй, стало их наиболее из7
вестной политической акцией. Впоследствии Айюб не стал за7
метной религиозно7политической фигурой, сравнимой по
масштабу с Багауддином. Поступала информация об активизации

Глава четвертая. Способен ли ислам консолидировать общество?



114

Исламские ориентиры Северного Кавказа

деятельности его последователей в самой Астрахани (где уже
длительное время наблюдается раскол в местной татарской об7
щине). Среди части астраханских мусульман распространено
мнение, будто Айюб пользуется признанием у принявших ислам
славян и евреев.

В отличие от большинства исламских радикалов Айюб публич7
но заявляет о приверженности именно ваххабизму, среди его
последователей распространена ваххабитская атрибутика — уко7
роченные штаны, борода.

И А. Ахтаев, и Багауддин, и Айюб — в первую очередь религи7
озные вожди, хотя и политически ангажированные. Именно в
этом состоит главное отличие салафитской элиты Дагестана от
салафитов всех прочих республик Северного Кавказа включая
Чечню. У большинства тех, кто причисляет себя к салафийе, соб7
ственно религиозная, исламская идентификация вторична по
отношению к политическим установкам. Здесь политика «пробу7
дила» религию. Особенно характерно это для Чечни, где лидера7
ми салафитского течения являются светские политики и апелля7
ция к салафизму служит конкретной цели — провозглашению
национальной независимости.

Правда, вначале, в 1990—1991 гг., салафиты заявили о себе как
о религиозном течении. В 1991 г. один из руководителей местно7
го отделения Исламской партии возрождения А. Дениев стал ак7
тивно выступать против традиционного ислама, а заодно против
некоторых, по его мнению, несовместимых с исламом народных
обрядов. Однако делать это он стал только после появления здесь
Исламской партии возрождения, т. е. и в этом случае политика в
известном смысле шла впереди религии. Впоследствии А. Дени7
ев, которому приписывают причастность к российским спецслуж7
бам, организовал в 1997 г. в Москве гуманитарное общество «Ада7
малла» («Человечность»), в 1999 г. — промосковское «Правитель7
ство Чечни в изгнании», а в конце 2000 г. неожиданно занял крес7
ло заместителя главы администрации Чечни.

Практически все приверженцы салафийи включая З. Яндар7
биева, М. Удугова, командующего ее вооруженными силами Ш. Ба7
саева, И. Халимова, А.7В. Хусаинова и многих других были и оста7
лись светскими политиками, а идеи возврата к «истинному исла7
му» и создания исламского государства играют для них инстру7
ментальную роль. Это справедливо даже для З. Яндарбиева,



115

который в большей степени, чем его коллеги, проявляет актив7
ность на собственно религиозной стезе и благодаря которому в
чеченскую жизнь были вовлечены дагестанские духовные авто7
ритеты А. Ахтаев и мулла Багауддин, что придало чеченской са7
лафийе бóльшую «солидность».

Что касается президента Чечни А. Масхадова, то он вообще
никогда не был сторонником «чистого ислама», и формально под7
чиняющиеся ему ваххабиты являются его главными соперника7
ми в борьбе за власть. А. Масхадов был против введения в респуб7
лике шариата, провозглашения Чечни исламским государством
и согласился на это лишь под нажимом. Его заявление в 1997 г. о
том, что он выступает за создание в Чечне исламского государст7
ва, было вынужденным.

Для остальных чеченских лидеров апелляция к исламу есть
форма выражения этнонационализма, сепаратизма и, наконец,
инструмент для реализации таких практических задача, как вы7
ход к Каспийскому морю, установление контроля над нефтепро7
водом, получение большей финансовой поддержки из7за рубежа
и т. п. В этом их отличие, например, от афганских талибов, для
которых создание исламского государства — главная политиче7
ская цель, а радикальный ислам (в их собственной интерпрета7
ции) — фактически государственная идеология.

Применяя к чеченской верхушке понятия «салафиты» или «вах7
хабиты», можно с полным основание добавить к ним приставку
«квази7». Декларирующие свою приверженность «истинному ис7
ламу» местные политики являются квазисалафитами. Кстати,
подобный подход со стороны правящего российского истеблиш7
мента снизил бы религиозный накал конфликта, поскольку в этом
случае Москва воевала бы не с ваххабитами, а с теми, кто используG
ет ваххабизм.

Реальную, практическую силу приверженцы «истинного исла7
ма» обрели только с началом вооруженного конфликта чеченских
сепаратистов с Москвой. Сравнительно быстро со стороны че7
ченцев конфликт обрел форму священной войны — газавата, что
стимулировало подъем религиозных настроений. Причем по7
скольку традиционный ислам в силу устойчивого конформизма,
своего рода интеллектуального застоя, отсутствия ярких духов7
ных лидеров оказался неспособен дать импульс к созданию идео7
логии сопротивления, эта миссию взяли на себя честолюбивые

Глава четвертая. Способен ли ислам консолидировать общество?



116

Исламские ориентиры Северного Кавказа

светские политики, мало знакомые с религией, но зато быстро
научившиеся манипулировать ею.

Кроме того, собственно религиозный компонент в чеченском
сопротивлении подпитывался извне. Здесь сыграли свою роль
три обстоятельства. Во7первых, возрождение ислама на Север7
ном Кавказе получало финансовую поддержку из7за рубежа, в том
числе из Саудовской Аравии, стран Персидского залива и неко7
торых других государств, где господствует радикальная идеоло7
гия, а также от приверженных салафизму международных ис7
ламских организаций. В основном эти страны и организации и
направляли на Северный Кавказ своих миссионеров, которые
пропагандировали соответствующие религиозные представле7
ния. Во7вторых, с начала войны в Чечне на Северный Кавказ ста7
ли прибывать десятки (а впоследствии сотни) исламских фана7
тиков — арабов, афганцев, этнических чеченцев, потомков му7
хаджиров из арабских стран. Это не просто акцентировало рели7
гиозный характер противоборства, но и вводило в идейно7поли7
тический оборот принцип исламской солидарности, а также под7
тверждало известный тезис о межцивилизационном противо7
стоянии.

Зимой 1995 г. в военных действиях в Грозном активное уча7
стие принимал «Исламский батальон» (иначе называвшийся «Джа7
маат»), который был сформирован на основе двух десятков этни7
ческих чеченцев — граждан Турции, Иордании и Сирии. Во главе
батальона стоял чеченец иорданского происхождения Фатхи аш7
Шишани, который также успешно выступал на ниве проповед7
ничества. «Исламскому батальону» был присущ религиозный фа7
натизм, часть его зарубежных бойцов уже успела повоевать в
Афганистане, Югославии, Таджикистане и некоторых других
«горячих точках». Именно в нем прошел свою первую боевую
практику ставший впоследствии знаменитым полевой командир
Хаттаб (настоящее имя — Хабиб Абд ар7Рахман).

Пока умеренные салафиты ограничивали свою деятельность
конкретной местностью, «своим» этносом, радикалы из Чечни и
Дагестана проникали на западные территории Северного Кав7
каза — в Кабардино7Балкарию, Карачаево7Черкесию, Адыгею.
Вплоть до самого конца 907х влияние салафитской пропаганды
на западе Северного Кавказа было сравнительно слабым. Ислам7
ский радикализм стал формироваться там с запозданием, и сего7



117

дня нельзя безошибочно предсказать, как будет развиваться ре7
лигиозная ситуация в этих республиках. С одной стороны, мест7
ные мусульмане в массе своей достаточно инертны в отношении
религиозных новаций. Их «бытовой» традиционный ислам ока7
зался более стойким по отношению к исламу салафитскому. Насе7
ление северокавказских республик, убедившись на примере Чеч7
ни и Дагестана, что радикализация ислама может привести к дес7
табилизации общей обстановки, в основном отказывается под7
держивать салафитские лозунги. Об их непопулярности свиде7
тельствует тот факт, что ни один из серьезных политиков или
влиятельных духовных лиц в западной части Северного Кавказа
не стремится разыграть карту исламского радикализма. Нет в
этих республиках и сколько7нибудь заметных сепаратистских
настроений, которые, как показывает опыт, являются благопри7
ятной почвой для религиозного радикализма.

С другой стороны, нельзя исключать возможность того, что в
ходе одного из то обостряющихся, то затухающих там конфлик7
тов (например, в Кабардино7Балкарии или Карачаево7Черкесии)
у одной из противостоящих сторон возникнет соблазн прибег7
нуть к исламу как к средству для достижениях своих целей. Вла7
сти этого боятся и постоянно подчеркивают, что «религия и по7
литика несовместимы». К тому же в этих республиках постепен7
но нарастает напряженность внутри духовенства. Активизиру7
ются прибывшие из7за рубежа выпускники исламских институтов.
И последнее: дагестанские и особенно чеченские радикалы все
еще не отказались от идеи создания единого исламского Кавказа
и не прекращают спорадических попыток поддержать своих сто7
ронников, в том числе и материально. Те, кто использует рели7
гию, стремятся, говоря словами президента Карачаево7Черке7
сии В. Семенова, «...расколоть религию и людей. Что из этого
получается, мы видим на примере Югославии»12.

Распространение на Северном Кавказе салафизма является
угрозой для стабильности не само по себе, а прежде всего в об7
щем военно7политическом контексте. Можно констатировать,
что безапелляционная (причем далеко не всегда здравая, а ино7
гда просто глуповатая) критика салафитов7ваххабитов порой дает
обратный эффект — рост интереса и симпатии к этим людям и их
учению. Есть доля истины в том, что так называемая хиджра (ми7
грация) в 1997 и 1999 г. значительной (возможно, большей) части

Глава четвертая. Способен ли ислам консолидировать общество?



118

Исламские ориентиры Северного Кавказа

Исламского джамаата Дагестана в Чечню для подготовки к джи7
хаду в значительной степени была вызвана крайне враждебным
отношением со стороны властей. Фактически это привело не к
ослаблению позиций салафитов на Северном Кавказе, а к их еще
большей радикализации. Этому способствовало и принятие в
1999 г. Народным собранием Дагестана закона «О запрете вахха7
битской и иной экстремистской деятельности на территории
Республики Дагестан».

Причина радикализации салафизма, его ориентированности
на непримиримый джихад в немалой степени заключается в от7
ношении к его сторонникам со стороны власти, которая не толь7
ко считает салафизм (ваххабизм) девиантным направлением в
исламе (в официальных средствах массовой информации вахха7
битов часто называют сектой), но и вообще отлучает их от рели7
гии.

В последнее время политики, эксперты, журналисты очень
часто дебатируют вопрос, каково количество салафитов в Даге7
стане, в Чечне, в целом на Северном Кавказе. Ответы даются
самые разные. Реальные цифры в печать почти не проникают,
но их называют на разного рода закрытых и полузакрытых сове7
щаниях, уточняют в кулуарах, а потом доносят до широкой ауди7
тории в таких категориях, как «ничтожно мало», «тысячи», «де7
сятки тысяч» и т. п. Оценки количества ваххабитов непосредст7
венно зависят от интересов лиц, рассуждающих на эту тему. Се7
верокавказское духовенство настаивает на их малочисленности,
тем самым подчеркивая, что практически все мусульмане следу7
ют за своим, кавказским, а не «арабским» исламом. Военные склон7
ны преувеличивать их число, поскольку в противном случае у
обывателя возникает закономерный вопрос: если ваххабитов так
мало, то почему их не могут победить? Неясно, подразумеваются
ли под ваххабитами только те, кто уже встал на путь газавата, или
речь идет о всех мусульманах, разделяющих салафитские интер7
претации ислама или пытающихся вникнуть в них. Бывший сек7
ретарь Совета безопасности Дагестана М. Толбоев старался, и
вполне обоснованно, провести грань между мирными и сражаю7
щимися салафитами 13. В Дагестане, например, по мнению неко7
торых специалистов, число первых колеблется в пределах 20
тыс., вторых — приближается к 1 тыс. Другие считают, что их
общее число — в пределах 100 тыс., в том числе свыше 10 тыс.



119

можно отнести к боевикам. Есть и другие, еще более впечатляю7
щие цифры. Однако почти все специалисты согласны в том, что
салафиты и те, кто им сочувствует, существуют практически в
каждом районе Дагестана, а в центре и на севере республики — в
каждом селении.

Порой в публикациях, в том числе и научных, появляются на7
столько точные, но ничем не мотивированные сведения, что они
не могут не вызвать скепсиса. Так, в конце 1998 г. в «Вестнике
Российской академии наук» называлось точное число ваххабитов
в Карачаево7Черкесии — «порядка трехсот человек»14. Спустя два
года в газете «Московский комсомолец» уже со ссылкой на источ7
ники в ФСБ указывалось, что в республике 500 ваххабитов 15. Из
такой информации неясно, идет ли речь о людях, состоящих в
религиозно7политических или военных группировках, или про7
сто о тех, кто публично рассуждает о «чистоте ислама». Интерес7
но, что авторы публикации в «Вестнике» считают Карачаево7Чер7
кесию наряду с Дагестаном «главным очагом ваххабизма», а само
это направление в Карачаево7Черкесии именуют «реформист7
ским ваххабизмом»16.

В западных республиках Северного Кавказа идея джихада не
получила распространения, и те, кто желает принять в нем уча7
стие, отправляются в сопредельную Чечню. В Кабардино7Балка7
рии, Карачаево7Черкесии ярлык ваххабитов часто навешивают
заурядным уголовникам, чьи действия никоим образом не связа7
ны с исламом, или просто людям, которые оказались неугодны7
ми власти. Впрочем, нельзя не признать и того обстоятельства,
что на Северном Кавказе криминальный бизнес в той или иной
степени паразитирует на конфликте в Чечне, и, следовательно,
при желании действия его участников могут быть интерпрети7
рованы как помощь экстремистам. Типичный пример — разгром
в 1998 г. в Кабардино7Балкарии группировки некоего Атабиева,
которого власти обвиняли не только в уголовных преступлени7
ях, но и в принадлежности к ваххабитам. Оппозиционная газета
«Балкария» писала в этой связи, что причиной того, что Атабиев
стал на путь ваххабизма, был «произвол милиции, вымогательст7
во с ее стороны за право торговли в одном из городов республи7
ки»17—18.

Лидеры соверокавказских республик не считают должным
дифференцированно подходить к приверженцам салафийи. Это

Глава четвертая. Способен ли ислам консолидировать общество?



120

Исламские ориентиры Северного Кавказа

объясняется тем, они привыкли действовать по незамысловатой
дуальной политической и идеологической схеме «мы — они». Вла7
сти трактуют салафитов как мутантов, как аномальное явление и
видят в них врага, которого проще устранить, чем, вступая с ним
в диалог, разрядить обстановку в обществе. В некотором смысле
ваххабизм даже выгоден власти, поскольку любые действия ее
политических противников могут быть квалифицированы как
религиозно7экстремистские. Здесь уместны аналогии с курсом
президента Узбекистана И. Каримова, который использует на7
личие в стране исламистского движения для подавления инако7
мыслия и любой оппозиции.

Правящие элиты Северного Кавказа были изрядно разочаро7
ваны попыткой некоторых московских политиков, в частности
тогдашнего министра внутренних дел, а впоследствии занимав7
шего в течение короткого времени в 1999 г. пост премьера С. Сте7
пашина, отойти от примитивизированного определения сала7
фийи как однозначно негативного феномена. На состоявшемся
летом 1998 г. совещании в администрации президента С. Степа7
шин пытался убедить его участников в том, что ваххабизм не есть
экстремистское течение, а также в необходимости более взве7
шенного подхода к политическому исламу. Его позиция повлияла
и на решение созданной при президенте России особой комис7
сии по противодействую политическому экстремизму. Мягкость
премьера вызвала у северокавказских правящих кругов явное
раздражение.

Зато они приветствуют бескомпромиссную позицию В. Пути7
на, который, опираясь на консультации своих советников, рас7
сматривает ваххабизм чуть ли не как главное препятствие на пути
решения «чеченского вопроса», да и в целом стабилизации ситуа7
ции на Северном Кавказе. В ноябре 2000 г. Народное собрание
Дагестана внесло на рассмотрение Госдумы законопроект о вне7
сении поправок к закону «О свободе совести и религиозных объ7
единениях», в частности поправку к ст. 14 «О запрете ваххабит7
ской и иной экстремистской деятельности». Однако законопро7
ект был встречен в думском Комитете по делам общественных и
религиозных организаций с большим скепсисом. Его эксперты
обратили внимание на то, что сам по себе ваххабизм является
легитимной частью исламской общественной мысли и практи7
ки, и его запрет может вызвать непонимание мусульманской об7



121

щественности, в том числе в России. Законопроект вызвал кри7
тику со сторону Совета муфтиев России, который напомнил, что
«термин “ваххабизм” без должного определения способен лишь
запутать государственные органы неоднозначной вероучитель7
ной проблематикой и привести к дискриминации значительной
части граждан России, исповедующих ислам»19.

Салафийя, находящая конкретное воплощение в радикальном
исламском движении, вынуждает правящие элиты к внутренней
(в рамках своей республики) и общекавказской консолидации. В
этом у них никогда не было разногласий. В середине 907х годов
власти стали особенно наглядно демонстрировать сплоченность
перед опасностью со стороны радикального ислама, распростра7
нение которого грозит им ослаблением и даже частичной утра7
той контроля над селениями, районами, некоторыми социаль7
ными группами. Это в свою очередь приведет к падению их авто7
ритета в глазах Кремля и поставит под сомнение их способность
владеть ситуацией. Не потому ли северокавказские лидеры, чут7
ко улавливающие настроения в Центре, часто склонны даже пре7
увеличивать исламскую угрозу, что они стремятся показать Крем7
лю свою важность в борьбе с ней?

Внутрирелигиозное противостояние на Северном Кавказе по
сути тождественно противостоянию внутриполитическому. Свет7
ские политики апеллируют к религии за санкцией на борьбу за
свои прагматические цели, за реализацию своих амбиций. Тот,
кто отстаивает собственную интерпретацию религии, ищет по7
мощи у политиков.

Несмотря на то, что главная ось религиозного «разлома» про7
ходит по линии «традиционалисты — салафиты», периодически
дают о себе знать противоречия в рамках традиционализма —
между накшбандийцами и набравшими при Д. Дудаеве силу кади7
ритами. Показательно, что после его гибели эти отношения обо7
стрились до такой степени, что глава кадиритов А. Дениев после
покушения на него был вынужден бежать из Чечни (ходили слу7
хи, что это покушение было одобрено А. Масхадовым).

Как и в конце XVIII — XIX в., общества на Северном Кавказе
оказались разделены по принципу восприятия ислама, по степе7
ни их приверженности «своему» или иному, более требователь7
ному исламу, который с помощью внешних сил навязывается мень7
шинством большинству. История, пусть и на свой манер, повто7

Глава четвертая. Способен ли ислам консолидировать общество?



122

Исламские ориентиры Северного Кавказа

ряется. Ведь и в те времена процесс исламизации шел в условиях
борьбы с Россией, экспансия которой способствовала распростра7
нению больше соответствовавшей политическому моменту трак7
товки ислама, связанной с джихадом, с установлением исламско7
го государства. Любое сравнение хромает, тем не менее в проис7
ходящем ныне на Северном Кавказе прослеживается преемст7
венность событий вековой давности: исламское возрождение 907х
годов XX в. есть продолжение растянувшейся на века исламиза7
ции северокавказских этносов, а военно7политический конфликт
в Чечне и вокруг нее — это своего рода следствие незавершенно7
сти общей экспансии России, а впоследствии Советского Союза в
регионе, свидетельство неспособности, постепенно проводя
последовательную модернизацию этих обществ, обеспечить их
полное включение в российское общество и государство.

Подход к нынешнему исламскому возрождению как к «доисла7
мизации» Северного Кавказа поможет пониманию того, почему
оно (даже если предположить, что Кавказ не постиг острейший
чеченский конфликт) привело к обострению внутренней ситуа7
ции.

Самодостаточный, лишенный в советский период полноцен7
ной связи с мировыми религиозными центрами ислам на Север7
ном Кавказе стагнировал, превращаясь в то, что среди специали7
стов принято называть «бытовым исламом». В таком исламе бо7
лее чем комфортно чувствовали себя традиционные религиоз7
ные деятели, особенно верхушка духовенства, которые соверша7
ли в дозволенных властью масштабах религиозные обряды, буду7
чи привлекаемы ею же для «борьбы за мир во всем мире», а также
для подтверждения ее демократического имиджа в глазах меж7
дународной общественности.

Ставшее возможным благодаря горбачевской перестройке и
последовавшей затем демократизации исламское возрождение
не могло ограничиться лишь официальным дозволением соблю7
дать обряды и мгновенным увеличением количества мечетей.
Оно неизбежно должно было привести к дифференциации ре7
лигиозных позиций, инкорпорировать ислам в политику. Ислам7
ское возрождение невозможно рассматривать в отрыве от воссо7
единения российских мусульман с зарубежными единоверцами,
не учитывая, что после падения «железного занавеса» мусульма7
не Северного Кавказа получили доступ к любым религиозным



123

идеям и концепциям и сами оказались в поле внимания сотен
исламских организаций, в том числе самого радикального толка.

Устранить проникновение извне чуждых северокавказским
мусульманам исламских толкований, «ваххабитского», «арабско7
го», «афганского» и прочих исламов возможно только вернувшись
к советской системе подавления инакомыслия. В любом другом
случае северокавказскому исламу предстояло выдерживать кон7
куренцию со своим доктринальным, идеологическим оппонен7
том. Бывшее «советское духовенство» оказалось неподготовлен7
ным к подобному развитию событий. Сравнительно быстро об7
наружилось, что соперничать с иным исламом крайне нелегко и
духовным лицам, добившимся признания уже в послеперестро7
ечное время. Эти сравнительно молодые люди (30—40 лет), за7
частую связанные с различными политическими группами, не
имели глубокого религиозного образования, навыков проповед7
ничества, не могли аргументировано противостоять салафитам,
увязывавшим призывы к «истинному исламу» с социальной дема7
гогией.

Салафиты вели себя напористо, использовали малейшие сла7
бости своих оппонентов как в области собственно религиозной,
так и в политической. В религиозной сфере салафиты делали
упор на нарушение в традиционном исламе канонических норм,
напоминая, что этот ислам к тому же претерпел серьезную де7
формацию в советский период, в политической — подчеркивали
коллаборационизм традиционалистского духовенства, его под7
чиненность местной верхушке, страшащейся приобщения людей
к истинной вере.

Надо отдать должное страстности салафитских проповед7
ников, выступления которых, по свидетельствам многих оче7
видцев, выглядели привлекательнее, чем хутбы традицион7
ных мулл, и несли в себе заряд религиозного рвения. Салафи7
ты7проповедники стремились донести свои убеждения до воз7
можно большего количества мусульман. Некоторые из них
приходили в мечеть специально, чтобы вступить в дискуссию
с традиционными муллами. Однако понимая, что их возмож7
ность выступать с минбаров зарегистрированных мечетей,
особенно на общих пятничных молитвах, ограниченны, они
стали посещать дома верующих, отдавая предпочтение тем
семьям, в которых росли сыновья.

Глава четвертая. Способен ли ислам консолидировать общество?



124

Исламские ориентиры Северного Кавказа

С проникновением на Северный Кавказ салафийи местные
мусульмане получили возможность делать выбор в рамках исла7
ма; перед ними возникла проблема, как распоряжаться внутрен7
ней свободой, и решить ее оказалось не менее (а возможно, и
более) сложно, чем сохранять верность исламу в условиях атеи7
стического государства: при советской власти дилемма состояла
в публичном признании себя мусульманином или в демонстра7
тивном отрешении от веры — небрежении мусульманской обряд7
ностью, игнорировании мечети и т. д. (На самом деле в советское
время альтернативы не было, поскольку внешний отказ от исла7
ма прекрасно уживался с внутренней — пусть на бытовом уров7
не — уверенностью в своей принадлежности к нему, о чем свиде7
тельствовало негласное — «тайное» — участие псевдоатеиста в
исламских обрядах. Такое поведение имеет оправдание в ислам7
ской доктрине, которая не только допускает «ложь во спасение» —
такыю, но и одобряет ее, когда дело касается интересов едино7
верцев солгавшего, т. е. мусульманской общины. Двойной стан7
дарт в поведении и мировоззрении получал санкцию и со сторо7
ны общества, которое относилось к формальному отложению от
ислама как к вынужденной мере.)

В нынешней ситуации мусульманин вынужден делать реаль7
ный выбор, что само по себе для него непривычно и не может не
вызывать у него ощущение дискомфорта. Этот выбор не так прост,
как может показаться, поскольку, несмотря на приверженность
большинства мусульман традиционному исламу, они не могут не
видеть в салафийе позитивные моменты, прежде всего связан7
ные с социальными аспектами жизни верующего. Мирское со7
держание салафийи оказывается более привлекательным, не
противоречащим устремлениям человека к справедливости, чем
ее религиозный пласт. Салафийя как исламское учение не только
способствует возникновению противоречий между отдельными
группами верующих, но в известном смысле может привести
мусульманина к внутреннему, душевному конфликту.

Большая часть общества остается маловосприимчивой к собст7
венно религиозному вызову салафитов. Люди старше 30 лет от7
казываются менять привычный уклад, жизненные и религиоз7
ные стереотипы. Требования пятикратной молитвы, жесткого
соблюдения поста, пищевых запретов, не говоря уже о ношении
«исламской одежды», они рассматривают как посягательство на



125

личную независимость. Неприязнь вызывает и салафитский за7
прет на признание за тарикатистскими шейхами статуса святых.

В большей степени салафитская идеология привлекательна для
молодежи, которая на Северном Кавказе все больше испытыва7
ет своего рода усталость от беспрекословного подчинения стар7
шим (против их авторитета действует простой аргумент: как вы,
старики, могли допустить гонения на ислам, депортации, низ7
кий уровень жизни, бездарное руководство и т. д.?). «Гносеологи7
ческой причиной распространения “ваххабизма”, — считает че7
ченский социолог М. Юсупов, — явилось стремление молодых
людей к преодолению наивности, примитивизма в местном, тра7
диционном мусульманском вероучении. Они относятся скепти7
чески к сказаниям и преданиям о шейхах, устазах края. Им кажут7
ся неправдоподобными рассказы о способностях устазов к про7
рицательству, оказанию помощи своим последователям в экстре7
мальных ситуациях и в Судный день»20. Различия между интер7
претациями ислама способствовали обострению конфликта ме7
жду поколениями.

Есть все основания считать, что двойственное отношение и
падение в 907е годы пиетета к тарикатским шейхам, в целом к
старейшинам, ограничивающее их возможности влиять на поли7
тические процессы, выступать в роли посредников, на что на7
деялись многие на Кавказе и в Центре, — следствие салафитской
пропаганды (впрочем, уже при советской власти действовавшие
в 60—807е годы в некоторых республиках «советы старейшин»
носили чисто декоративный характер). Провести грань между
собственно религиозным и политическим аспектами противо7
стояния традиционалистов и салафитов очень сложно. Многие
эксперты, пытающиеся дать оценку положению на Северном Кав7
казе, вообще не дифференцируют религиозную и политическую
подоплеку событий. Это, с одной стороны, облегчает анализ про7
исходящего в регионе, с другой — ведет к упрощению, что обора7
чивается ошибками: противостояния на религиозной почве по7
лучают политическую интерпретацию, и наборот.

Вместе с тем целесообразно и полезно, особенно для «практи7
ческих работников», для тех, кто пытается нормализовать обста7
новку на Северном Кавказе, разбираться, насколько то или иное
столкновение изначально являлось внутриисламским либо соци7
ально7политическим, межэтническим. Знание причин конфлик7

Глава четвертая. Способен ли ислам консолидировать общество?



126

Исламские ориентиры Северного Кавказа

та поможет найти ключ к его разрешению, а возможно, и к пре7
дотвращению.

Упомянем три известных конфликта, которые, несмотря на
причастность к политическим «разборкам», имели внутриислам7
скую основу. Первый — попытка салафитов в 1995 г. разрушить
зиярат (могилу) матери знаменитого проповедника Кунта7Хад7
жи — Хеди. Зиярат Хеди всегда был местом паломничества че7
ченцев7кадиритов (к кадиритскому вирду Кунта7Хаджи принад7
лежал и первый президент Чечни Д. Дудаев, о чем он говорил
еще в 1991 г.). Уничтожение зиярата Хеди, носившее по общему
признанию религиозную подоплеку, могло впоследствии привес7
ти к серьезнейшим политическим потрясениям. Лишь вмешатель7
ство духовенства предотвратило возможные кровавые послед7
ствия 21.

Второй конфликт — столкновение весной 1997 г. в Буйнакском
районе Дагестана. Конфликт возник во время похорон житель7
ницы даргинского села Чабанмахи между родственниками по7
койной — салафитами и традиционалистами — по поводу отправ7
ления погребального ритуала. Конфликт быстро разросся, в него
были вовлечены сотни вооруженных людей, с обеих сторон были
взяты заложники. В село были направлены подразделения МВД,
но они оказались бессильны. Разрешить конфликт удалось только
после личного вмешательства уважаемых в республике людей —
вице7премьера С. Амирова, секретаря Совета безопасности Да7
гестана М. Толбоева и Н. Хачилаева. Впоследствии между кон7
фликтующими сторонами был подписан специальный договор —
вещь беспрецедентная для страны, где действуют законы и где
администрация должна нести ответственность за происходящее
на подведомственной территории.

В нескольких районах Дагестана (Буйнакском, Кизилюртов7
ском, Хасавюртовском, Дербентском, Карабудахкентском, Каз7
бековском, Гунибском, Цумадинском), а также самой Махачкалы
(поселок Хушет) 22 противоречия на религиозной основе стали
постоянными.

Третий конфликт, источником которого послужили различия
в трактовках ислама, — это столкновение в июле 1998 г. в Гудер7
месе (Чечня) между боевиками (бойцами Национальной гвардии)
полевого командира С. Ямадаева и местными салафитами, с ко7
торыми полностью солидаризировались руководители «военно7



127

шариатских структур», а также полевые командиры А.7М. Межи7
дов и А. Бараев.

Интересно, что на помощь гвардейцам незамедлительно при7
шли жители соседних сел — накшбандийцы и кадириты, в то вре7
мя как на стороне салафитов оказались иностранные наемники,
в том числе этнические чеченцы — граждане арабских государств.
Гвардейцы и их союзники предъявили салафитам претензии в
связи с тем, что те вмешивались в традиционный образ жизни
чеченцев — запрещали продавать и потреблять спиртные напит7
ки, запрещали танцы, требовали, чтобы свадебная церемония
соответствовала исламским обрядам (правда, за «отступное» они
были готовы закрывать глаза на нарушения шариата) и т. д. Авто7
ру самому доводилось слышать подобные обвинения в адрес вах7
хабитов от торговавших на рынке в Грозном возле площади «Ми7
нутка» женщин, именовавших исламских борцов за чистоту нра7
вов хулиганами.

В спонтанном столкновении между гвардейцами и салафита7
ми ни одна из сторон не преследовала четко сформулированных
политических целей. Политические выводы последовали позже,
когда недовольный излишней независимостью и строптивостью
салафитов и их сторонников президент А. Масхадов разогнал
военные шариатские структуры, лишил учрежденных в Ичкерии
воинских званий бригадного генерала А.7М. Межидова и А. Ба7
раева, а также выслал из страны троих наемников7арабов, кото7
рые сочетали участие в военных действиях с выполнением функ7
ций миссионеров. В дальнейшем схватка между гвардейцами и
салафитами переросла в общеполитическую распрю, в которую
были вовлечены едва ли не все крупные чеченские политики
включая З. Яндарбиева и Ш. Басаева. Однако, повторим, изна7
чально сражение в Гудермесе было «одним из немногих крупных
кровавых религиозных конфликтов, когда7либо возникавших
между чеченцами»23.

В то же время, если рассматривать конфликт между салафий7
ей и тарикатским исламом в более широком контексте, окажет7
ся, что в него вовлечено почти все общество, ибо он представля7
ет собой часть более широкого конфликта, состоящего в проти7
воборстве трех культурных тенденций, каждая из которых име7
ет непосредственное отношение к социальной и политической
сферам.

Глава четвертая. Способен ли ислам консолидировать общество?



128

Исламские ориентиры Северного Кавказа

Культурная самодостаточность кавказских этносов, их анти7
форенизм помогли им сохранить свою идентичность, состояться
в качестве самостоятельных сообществ. Этому способствовало и
их сравнительно длительное пребывание в составе Советского
Союза. Теперь же, после исчезновения барьера, предохранявше7
го от внешних влияний, и с Запада, и с мусульманского Востока
на них обрушились информационные потоки, размывающие тра7
диционные поведенческие и нравственные стереотипы и спо7
собствующие формированию новых.

Говоря о растущем интересе одной части населения к салафит7
скому исламу, ни в коем случае нельзя забывать, что другая его
часть восхищается западными ценностями, точнее, их внешней
стороной. Ибо подобно тому, как кавказские неосалафиты не зна7
комы с философской, богословской основой салафийи, их вес7
тернизированные vis7à7vis не имеют представления о еврохри7
стианской культуре, в том числе о ее демократических ценно7
стях.

Кого сегодня больше на Северном Кавказе — тех, кто смотрит
на мусульманский Восток, или тех, кто ориентирован на Запад, —
сказать непросто. Предположим, большинство молодежи — пусть
на примитивном, поверхностном уровне — привлекают запад7
ные ценности. Зато их увлеченные «новым» исламом соперники
более организованны, сравнительно четко могут артикулировать
свою цель — создание исламского государства, получают система7
тическую помощь из7за рубежа. К тому же им придает силу вера в
свою абсолютную правоту.

Чересполосицу мнений можно уловить, ознакомившись с де7
батами вокруг проектов новой конституции Чеченской Респуб7
лики Ичкерия, в частности с выдвинутым незаурядным чечен7
ским бизнесменом с уголовным прошлым, своеобразным интел7
лектуалом традиционалистского толка Х.7А. Нухаевым. В предло7
женном им документе «Об основах государственной власти
Чеченской Республики Ичкерия» констатировалось, что чечен7
цам «чужды модели Запада и Востока», поскольку они «не евро7
пейцы и не азиаты, а кавказцы». Лейтмотив проекта — реконст7
рукция с поправками на современность традиционной структу7
ры общества с соответствующей иерархией власти. Не вдаваясь
в детали нухаевской модели политического устройства и систе7
мы законодательства, можно констатировать, что временами она



129

напоминает концепцию «прямой демократии», изложенную еще
в начале 707х годов в первых двух частях знаменитой «Зеленой
книги» лидера ливийской революции М. Каддафи. Подобно тому,
как «третья мировая теория» М. Каддафи соответствовала расхо7
жим представлениям в целом архаичного общества, форсирован7
но приобщавшегося к квазисалафитскому исламу, так и концеп7
ция Х.7А. Нухаева «максимально приближена к социальному уст7
ройству чеченского общества и... отвечает ментальным особен7
ностям народа, в отличие от системы шариатского правления»24

(в Ливии соответствующего периода о шариате много говори7
лось, но для его введения фактически ничего не предпринима7
лось именно по той причине, что общество не было подготовле7
но к его восприятию).

Проблема новой конституции обсуждалась прежде всего в пла7
не ее адекватности кавказской традиции. Сторонники нухаев7
ского проекта (в частности член Союза писателей Чечни Х. Гапу7
ров) считали, что представленный Х.7А. Нухаевым проект есть
«оптимальный вариант», который «возвращает нас в лоно шари7
атского правления... есть возможность оттолкнуться от собствен7
ных корней»25. Председатель Ассоциации демократической ин7
теллигенции К. Гайтукаев заявил, что в проекте содержится идея
«опоры на лучших людей всех тейпов и родов»26. Занимавший
при Д. Дудаеве пост государственным секретаря А. Акбулатов
утверждал, что «в традиционной тейповой структуре... изначаль7
но заложен общечеловеческий принцип, не допускающий малей7
шего ущемления прав человека»27. Их оппоненты, например,
доцент Чеченского государственного университета Х. Ирисха7
нов, отмечали, что «попытки использовать родоплеменные от7
ношения, через которые цивилизованные народы прошли тыся7
чи лет назад, в государственных делах, особенно в системе орга7
низации государственной власти, заранее обречены на провал»28.

Апологетика кавказской традиции, в том числе ее конфессио7
нального аспекта, преподносится в качестве альтернативы пре7
жде всего «чистому исламу», который воспринимается как чуже7
родный, иноэтнический и инокультуный. «Нам, чеченцам, носи7
телям традиционных черт горцев Кавказа, потомкам древних
яфетических племен хурритов, — писал член президиума испол7
кома Объединенного конгресса чеченского народа З. Сусуев, —
грозит опасность превращения в составную часть некой безли7

Глава четвертая. Способен ли ислам консолидировать общество?



130

Исламские ориентиры Северного Кавказа

кой исламской уммы с характером и внешним видом семитского
племени»29.

На Северном Кавказе традиционная культура ведет борьбу на
два фронта. На рубеже XX и XXI вв. ее главным противником
видится не инновация с Запада, а форсированное проникнове7
ние исламского «иноверия» с Востока. Слово «иноверие» здесь
не случайно, поскольку салафийя (ваххабизм) рассматривается
местным духовенством и солидарным с ним большинством об7
щества как вероотступничество.

На протяжении 907х годов северокавказские муфтияты ведут
борьбу против салафитов. Безусловно, они в значительной сте7
пени озабочены сохранением собственных позиций. Но нельзя
видеть в их противодействии салафитам только корыстный ин7
терес. Традиционные имамы и муллы, тесно связанные с тари7
катскими шейхами, искренне убеждены в своей правоте и счита7
ют, что единственно возможной формой религии на Северном
Кавказе является ислам, впитавший местные этнокультурные
традиции, создававшийся на протяжении столетий.

Перед лицом салафитской угрозы мусульманское духовенство
учится проявлять корпоративную солидарность. Во второй по7
ловине 907х духовные лидеры стали координировать усилия как
на республиканском уровне, так и в масштабах региона в целом.
Практически на каждом съезде мусульман той или иной северо7
кавказской республики ваххабиты подвергаются остракизму. Их
критикуют по двум направлениям: политическому (за экстре7
мизм) и собственно религиозному (за ренегатство, отступниче7
ство от кавказских традиций). В этих мероприятиях задейство7
ваны представители администрации, а их участники получают
письма7приветствия от глав республик. В качестве примера мож7
но сослаться на Обращение президента Кабардино7Балкарии
В. Кокова к участникам состоявшегося в 1998 г. III съезда мусуль7
ман республики и выступление там представителя президента
Х. Сохрокова, который говорил о «недопущении проникновения
ваххабитов и распространения их влияния на членов общин и
жителей республики»30. В том же году в столице Ингушетии На7
зрани состоялась конференция, посвященная роли духовенства
и национальной интеллигенции в жизни общества, на которой
шла речь об отражении «ваххабитской угрозы». Участники кон7
ференции — как духовные лица, так и научные работники — дела7



131

ли упор на несовместимость ваххабизма с нормами распростра7
ненного среди ингушей ислама.

Еще в 1996 г. муфтий Чеченской Республики Ичкерия Ахмед7
хаджи Кадыров (в то время выступавший за независимость Чеч7
ни) созвал собрание мусульманских богословов Чечни, Ингуше7
тии и Дагестана. Туда были приглашены и салафиты (по терми7
нологии А. Кадырова — ваххабиты). По словам А. Кадырова, по7
именное приглашение было послано за подписью Ш. Басаева,
который в то время к ним благоволил. «Но ни один из них не
приехал. Видно, им нечего было сказать», — прокомментировал
чеченский муфтий отказ оппонентов от дискуссии с традицион7
ным духовенством 31. А. Кадыров неоднократно заявлял, что вах7
хабиты представляют опасность не только для общества, но и
для ислама как такового. Незадолго до назначения российским
президентом А. Кадырова весной 2000 г. главой чеченской адми7
нистрации автору довелось беседовать с муфтием Чечни. Его
неприязнь к ваххабитам и ваххабизму, который он не считает
легитимной частью ислама, столь же искренна, сколь и катего7
рична.

В 1998 г. в Грозном по инициативе А. Кадырова прошел Кон7
гресс мусульман Северного Кавказа. Он состоялся вскоре после
событий в Гудермесе, и конкретной целью А. Кадырова было до7
биться широкой поддержки кавказского духовенства в противо7
стоянии ваххабитам. Такую поддержку муфтий получил. Многие
участники конгресса говорили о необходимости не допускать
участия ваххабитов в работе административных органов и вооб7
ще полностью отказаться от какого бы то ни было сотрудничест7
ва с ними (это было не что иное как прямое обращение к А. Мас7
хадову, в то время вынужденному стать на путь сотрудничества с
исламскими радикалами).

Обеспечить сплочение духовенства призваны также религи7
озные форумы, на которые приглашают гостей из других мусуль7
манских регионов России — Татарстана, Башкирии, Поволжья,
из Москвы, представителей Совета муфтиев России и т. д.

Активность традиционного духовенства в сфере борьбы с са7
лафийей увенчалась созданием в 1998 г. Координационного цен7
тра мусульман Северного Кавказа (КЦМСК). Инициатором орга7
низации этого центра стал ДУМД. В КЦМСК вошли духовные
управления Адыгеи, Ингушетии, Кабардино7Балкарии, Карачае7

Глава четвертая. Способен ли ислам консолидировать общество?



132

Исламские ориентиры Северного Кавказа

во7Черкесии и Ставропольского края, Северной Осетии, Чечен7
ской Республики Ичкерия. Председателем центра был избран
ингушский муфтий М. Албогачиев.

Очевидно, что этот пост по праву должен был занять один из
самых бескомпромиссных борцов против «ваххабизма» дагестан7
ский муфтий С. Абубакаров, убитый в том же году исламскими
экстремистами 32. Новый дагестанский муфтий Ахмед7хаджи Аб7
дуллаев хотя и не имел среди коллег авторитета, которым обла7
дал его предшественник, зарекомедовал себя последовательным
единомышленником С. Абубакарова. На одном из первых сове7
щаний КЦМСК в начале 1999 г. он заявил, что главной задачей
центра должно стать «противодействие религиозным течениям
экстремистского толка»33.

Борьба против салафитов в религиозной сфере идет с пере7
менным успехом. Если в области догматики и обрядности тради7
ционалистам скорее всего удастся сохранить свое влияние, на
политическом поле их положение выглядит не столь прочным: в
нынешнем институциональном духовенстве и его союзниках
люди в значительной степени видят часть того самого админист7
ративного механизма, который они считают едва ли не главной
причиной всех бед. Ислам привлекается к обсуждению светских
проблем, а в полемике между салафитами и традиционалистами
диспут на доктринальные темы оборачивается политическими
интригами и силовым противоборством. В какой мере в таких
условиях ислам может служить полем и одновременно средст7
вом консолидации общества, сказать трудно.

В первой половине 907х годов один из наиболее употребитель7
ных для традиционного духовенства Северного Кавказа тезисов
провозглашал несовместимость религии и политики, неправомер7
ность использования ислама как политического инструмента, а так7
же неучастие духовных лиц в политической жизни. Официально
этот тезис разделяло большинство духовенства и на остальной тер7
ритории Российской Федерации. Его чистую декларативность про7
демонстрировала вся короткая история новой России. Соедине7
ние политики и религии — как православия, так и ислама — неглас7
но признается всеми светскими и духовными лидерами.

В этом нет ничего противоестественного, поскольку, во7пер7
вых, ислам (прежде всего) и православие всегда были социально
ориентированными и идея социальной справедливости пред7



133

ставляет собой одну из их доктринальных доминант. Во7вторых,
православие и ислам всегда воздействовали на ход политических
событий, вмешиваясь в противоборство власти и оппозиции
(если в новейшее время на секуляризованном Западе влияние
религии отошло на задний план, то на мусульманском Востоке и в
России оно остается очень важным).

Все это «обрекает» светскую власть на обращение к религии, а
духовных лиц — к политике. Разумеется, нет ни малейшего со7
мнения, что де7юре Россия останется светским государством,
однако де7факто влияние на социально7политические проблемы
религии и религиозных институций будет сохраняться, а в от7
дельных регионах, например, на Северном Кавказе, даже воз7
растать. Это признают и в мусульманских религиозных кругах,
откуда исходит острая критика в адрес тех, кто сознательно ис7
пользует в своих целях политику. А наиболее последовательно и
решительно ислам в политике используют именно те, кто экс7
плуатирует салафитские лозунги.

Вопрос в том, станет ли салафийя устойчивым, постоянно дей7
ствующим фактором, или придется согласиться с некоторыми
авторами, которые утверждают, что с улучшением социально7эко7
номического положения, политической стабилизацией в регио7
не деятельность салафитов сойдет на нет. Против такой пози7
ции можно привести следующие аргументы.

Во7первых, преодоление системного кризиса на Северном
Кавказе займет весьма долгое время 34. Следовательно, социаль7
ная напряженность будет сохраняться, и недовольство людей
может принимать в том числе и религиозную форму.

Во7вторых, у салафитов уже сложились организационные
структуры, которые в случае давления на них способны к сопро7
тивлению.

В7третьих, исламские радикалы будут продолжать получать
помощь от зарубежных единомышленников. Она может возрас7
тать, может снижаться. Но так или иначе радикалы Северного
Кавказа уж никогда не будут ощущать одиночество и беззащит7
ность перед лицом противников на мировом мусульманском про7
странстве.

Можно предположить два варианта развития событий: пер7
вый — сохранение постоянной напряженности между привер7
женцами салафизма (и теми, кто на нем спекулирует) и традици7

Глава четвертая. Способен ли ислам консолидировать общество?



134

Исламские ориентиры Северного Кавказа

онного ислама, второй — постепенный поиск компромисса и дос7
тижение согласия, а также разделение среди мусульман сфер влия7
ния. Естественно, предпочтительным представляется второй
путь, но легко видеть, что сегодня ситуация развивается по пер7
вому.

Примечания
1 Сюкияйнен Л. Есть ли у шариата перспективы на Северном Кавказе //

НГ7Религии. — 1997. — 27 февр.; Толбоев М. Дагестан: пути мира и выжива7
ния. — М., 1998. — Рукопись.

2 См., например: Пути мира на Северном Кавказе: Независимый эксперт7
ный доклад / Под ред. В. А. Тишкова. — М., 1999. — С. 47—49; Добаев И.
Исламский радикализм в контексте проблемы военно7политической безо7
пасности на Северном Кавказе // Науч. мысль Кавказа. — 1999. — № 1. — С.
54—58; Максаков И. Соотношение исламских движений Дагестана // НГ7
Религии. — 1998. — 18 марта; Кудрявцев А. «Ваххабизм»: проблемы религиоз7
ного экстремизма на Северном Кавказе // Центр. Азия и Кавказ. — 2000. —
№ 3 (9). — С. 115—122.

3 Существует еще одна, предлагаемая авторами ежегодного доклада «Меж7
этнические отношения и конфликты в постсоветских государствах» (М.,
2000. — С. 122—123) весьма продуктивная классификация салафизма по че7
тырем категориям: бедный, богатый, интеллектуальный, интеллигентский.
Но она требует дополнительной аргументации.

4 Джемаль Г. Упущенная возможность на закате советской истории //
НГ7Религии. — 2000. — 28 июня.

5 Один из основателей и активных деятелей Исламской партии возрож7
дения.

6 По сведениям В. Бобровникова, Багауддин получил традиционное му7
сульманское образование у суфийских шейхов, преподававших в подполь7
ных медресе в Нагорном Дагестане (Бобровников В. Исламофобия и религи7
озное закоконодательство в Дагестане // Центр. Азия и Кавказ. — 2000. —
№ 2 (8). — С. 154; см. также: Ислам на территории бывшей Российской
империи: Энциклопедический словарь / Петербург. фил. Ин7та востоко7
ведения РАН; Сост. и отв. ред. С. М. Прохоров. — М., 1999. — Вып. 2. — С. 20).

7 Учебник распространялся через торговую сеть и в частности продавал7
ся в одном из наиболее известных книжных магазинов Москвы «Библио7
Глобус».

8 Пермские новости. — 2000. — 28 июля—3 авг.
9 Багауддин М. Намаз: 27е изд. — М.: Бадр, 1999. — С. 6. — (Ислам. б7ка).
10 «Сила — это умение стрелять» // НГ7Религии. — 1999. — 1 сент.
11 Максаков И. Указ. соч.



135

12 Аристова А. Религия и политика несовместимы // День республики
[Черкесск]. — С. 1.

13 Возможно, именно желание быть более гибким, дипломатичным в от7
ношениии салафийи, сохранить возможность диалога с относительной уме7
ренной ее частью навлекло на М. Толбоева обвинения «в связях с ваххаби7
тами», высказывавшееся в том числе их бескопромиссным противником
муфтием Дагестана С. Абубакаровым. — Акаев В. Религиозно7политический
конфликт в Чеченской Республики Ичкерия // Центр. Азия и Кавказ. —
1999. — № 4 (5). — С. 105.

14 Дзуцев Х. В., Першиц А. И. Ваххабиты на Северном Кавказе — религия,
политика, социальная практика // Вестник Рос. академии наук. — 1998. —
Т. 68. — № 12. — С. 1116.

15 Хинштейн А. В постели с Березовским // Моск. комсомолец. — 2000. —
5 мая.

16 Дзуцев Х. В., Першиц А. И. Указ. соч. — С. 1116.
17—18 От коммунизма до ваххабизма // Балкария [Нальчик]. — 1998. — № 1

(1). — Сент.
19 Отношение к проекту федерального закона «О внесении изменения и

дополнения в Федеральный закон “О свободе совести и о религиозных
объединениях”», внесенного в Государственную Думу Федерального Собра7
ния Российской Федерации / Совет муфтиев России. — М., 2000 (архив
автора).

20 Юсупов М. Ислам в социально7политической жизни Чечни // Центр.
Азия и Кавказ. — 2000. — № 2 (8). — С. 166.

21 Автору доводилось слышать точку зрения, что покушение на зиярат
Хеди было спланировано в Москве, чтобы еще более усилить раскол в
чеченском обществе. Однако документированного подтверждения эта вер7
сия не получила.

22 Кисриев Э. Столкновение в селение Чабанмахи // Сеть этнологическо7
го мониторинга и раннего предупреждения конфликтов. — 1997. — Май. —
С. 28—31.

23 Акаев В. Х. Суфизм и ваххабизм на Северном Кавказе // Исследования
по прикладной и неотложной этнологии. — 1999. — № 127. — С. 13.

24 Акаев В. Религиозно7политический конфликт в Чеченской Республике
Ичкерия // Центр. Азия и Кавказ. — 1999. — № 4 (5). — С. 108.

25 Грозн. рабочий. — 1999. — 4—11 февр.
26 Там же. — 11—17 февр.
27 Там же. — 25 февр.—3 марта.
28 Там же. — 11—17 февр.
29 Голос Чеченской Республики [Грозный]. — 1999. — 25 февр.

Глава четвертая. Способен ли ислам консолидировать общество?



136

Исламские ориентиры Северного Кавказа

30 Аккиева С. Третий съезд мусульман // Сеть этнологического монито7
ринга... — 1998. — Апр. — С. 21. См. также: Обращение В. Кокова к делегатам
III съезда мусульман Кабардино7Балкарии.

31 Муфтий Чечни Ахмад Кадыров: ваххабизм — опасность не только для
ислама // Север. Кавказ. — 2000. — № 9 (467). — Март. — С. 5.

32 Существует и другая версия его гибели, связанная с распределением
полученной муфтиятом финансовой помощи из Турции.

33 Ассалам. — 1999. — № 5.
34 Уместно привести слова президента В. Путина о том, что России, что7

бы достигнуть уровня развития, а значит, и благополучия Португалии, при
самых благоприятных условиях потребуется свыше двух десятилетий. Рес7
публики же Северного Кавказа за редким исключением находятся в числе
наиболее отсталых. На какой срок растянется восстановление Чечни, не
знает никто.



137

Салафиты — ваххабиты Северного Кавказа — сложный соци7
альный, культурный и этнический конгломерат, в котором цен7
тробежные тенденции переплетаются с центростремительны7
ми, в котором этнический фактор и политический расчет зачас7
тую вступают в противоречие с интеграционистскими установ7
ками. Отсюда первый и важный вывод: салафизм Северного
Кавказа плюралистичен, и уровень религиозного радикализма
разных фракций салафитов различен — от крайних фанатиков до
тех, кто готов к диалогу с религиозными оппонентами7традицио7
налистами и с резко негативно настроенными властями.

Сложен вопрос относительно салафитов из числа светских по7
литиков и полевых командиров, например, Ш. Басаева, А. Барае7
ва, З. Яндарбиева, М. Удугова и некоторых других. Одно пере7
числение имен показывает, что «светский салафизм» — это по
большей части чеченский феномен. В то же время салафитские
мотивы можно встретить и у дагестанских политиков, напри7
мер у главы активно действовавшего в 1995—1998 гг. Союза му7
сульман России, бывшего депутата Госдумы Н. Хачилаева, кото7
рый отождествляет очищение ислама, «возможность познания
заветов и назиданий Аллаха, исполнения всех исламских норм» с
религиозным реформаторством 1. Н. Хачилаев считает, что
«...если посмотреть на путь мусульман от времен кавказской вой7
ны, то от начала до конца он был полон реформаторства. Они
были в первую очередь фундаментальными мусульманами, по7
том только суфиями»2. В его высказывании есть определенная
логика, присущая, кстати, исламским реформаторам XIX — нача7
ла ХХ в., полагавшим, что истинная реформа ислама (ислах), ко7
нечной целью которой является возможность адекватного вос7
приятия через исламское мировоззрение современного мира,

Гл а в а  п я т а я

ЧТО ХОТЯТ И ЧТО МОГУТ

ИМЕНУЕМЫЕ ВАХХАБИТАМИ?



138

Исламские ориентиры Северного Кавказа

возможна лишь тогда, когда ислам будет очищен от поздних на7
слоений и чуждых заимствований, и мусульмане вернутся к изна7
чальными ценностям и установкам.

Светские политики в Дагестане, других республиках предпочи7
тают не вникать в сущность ваххабизма, не рассуждать на эту тему и
безоговорочно поддерживают официальное мнение Москвы, сфор7
мировавшееся, кстати сказать, под влиянием кавказских противни7
ков салафизма. Однако некоторые из них видят опасность не в сала7
физме как таковом, а в «ваххабитах», которые наносят ущерб их
престижу и даже мечтают отстранить их от власти.

Салафизм на Северном Кавказе носит анклавный характер;
его проявление в тех или иных районах обусловлено как объек7
тивными причинами, в первую очередь общей социально7поли7
тической напряженностью, так и субъективными — отношения7
ми между мусульманами и властью (как местной, так и централь7
ной), наличием религиозно7политических лидеров, салафитских
проповедников включая иностранных. Наконец, салафизм вооб7
ще как бы распылен в социально7политической атмосфере, и к
его сторонникам может легко присоединиться каждый, кто оби7
жен властями, кто недоволен нынешней ситуацией и не видит
из нее ясного выхода.

На Северном Кавказе «салафитский проект» представлен и
претендует на реализацию сразу на четырех уровнях:

локальном (Кадарская зона и некоторые другие районы Даге7
стана);

национальном или республиканском (Чечня и в известной сте7
пени Дагестан);

субрегиональком (Чечня + Дагестан или при определенном
стечении обстоятельств Чечня + Дагестан + Ингушетия);

северокавказском.
Эти проекты разнятся с точки зрения количества участников

и задействованных в них сил. Различаются они и по степени ве7
роятности воплощения на практике. Говорить, что все они нере7
альны, некорректно. Но столь же неправильно утверждение, что
реализация всего этого многоуровнего мегапроекта включая об7
щекавказский уровень — всего лишь дело времени, и если не при7
нять решительные меры, то через год7два в южной части России
возникнет мощное «ваххабитское государство», что неминуемо
приведет к развалу страны.



139

Для того, чтобы правильно оценить значимость и перспектив7
ность всех этих проектов, а следовательно, угрозу некоторых из
них для России, необходимо признать, что исламская салафийя —
имманентный компонент культуры ислама, который находил и в
обозримой перспективе будет находить политическое выраже7
ние в центре и на окраинах мусульманского мира. Мнения отно7
сительно времени ее появления могут не совпадать, но профес7
сионалы сходится в одном — рассчитывать на то, что она исчез7
нет, бессмысленно. И можно согласиться с мнением А. Игнатен7
ко, который, признавая эндогенность салафизма, пишет о его
неизбежности для исламской традиции, а следовательно, и для
мусульманского мира 3. И последнее — салафийя вполне соотно7
сится с одной из главных идей исламской доктрины о совершен7
стве этой религии, о неизбежности принятия ее всеми народа7
ми, о конечном триумфе ислама.

Отсюда — тщетность надежд на окончательную победу над са7
лафитами, о которой мечтали многие мусульманские и христи7
анские правители. Отсюда — необходимость и даже неизбежность
диалога с ними хотя бы с целью предотвращения их дальнейшей
радикализации. Религиозный экстремизм не рождается на пус7
том месте. И предупредить его появление намного разумнее,
чем с ним бороться. Конечно, это самый общий абрис оптималь7
ной позиции власти по отношению к салафитам, тем более что
очень часто исламскую мотивацию начинает использовать экс7
тремизм, сформировавшийся на иной, национал7сепаратистской,
криминальной почве. Возможен и вариант, когда экстремист на7
ционалистического толка, апеллируя к исламу как к средству дос7
тижения своих целей, превращается в убежденного мусульман7
ского фанатика.

В плане идеологии все четыре уровня салафитского проекта взаи7
модействуют друг с другом. Формально установление шариатского
правления на первичном уровне в одном или нескольких селах —
это шаг по лестнице, ведущей к созданию общекавказского ислам7
ского государства. Так полагают и лидеры салафитов. Они обязаны
так полагать. Салафийя, как и любое идейно7политическое течение,
эффективна и способна привлекать на свою сторону новых адептов
только тогда, когда развивает наступательную активность.

Конкретные цели, которые ставят перед собой различные
группы салафитов и представляющие их политики, могут быть

Глава пятая. Что хотят и что могут именуемые ваххабитами?



140

Исламские ориентиры Северного Кавказа

далеки от «глобальных» салафитских идеалов и концентрировать7
ся на локальном уровне. Очевидно, что это имело место в селах
Кадарской зоны Чабанмахи, Карамахи, Кадар во второй полови7
не 907х годов. В предыдущей главе упоминались происшедшие
там столкновения на религиозной почве. Это были спонтанные,
хотя и кровавые акции, не готовившиеся местными салафитами
заранее. «Спусковым крючком» здесь скорее послужил эмоцио7
нальный настрой людей.

Несколько иначе обстоит дело с провозглашением в 1998 г. на
территории трех названных сел шариата и запретом соблюде7
ния федеральных законов. С одной стороны, это выглядело бун7
том, аналогичным выступлениям в 1995 и 1998 гг. шахтеров, ко7
торые приостановили движение поездов по Транссибирской
магистрали (последние, между прочим, нанесли государству боль7
ший ущерб, чем дагестанские ваххабиты). С другой стороны, это
была попытка изменить на данной территории принципы госу7
дарственного устройства, хотя и без требования отделения. В
этом смысле действия кадарских салафитов имеют что7то общее
с позицией руководства Татарстана в первой половине 907х го7
дов, добивавшегося максимального суверенитета в рамках Рос7
сийской Федерации, в результате чего некоторые положения та7
тарстанской Конституции пришли в противоречия с Конститу7
цией страны.

О ситуации в Кадарской зоне подробно и с разных позиций
писали исследователи и журналисты. Провозглашение в 1998 г.
местными джамаатами шариата стали результатом довольно по7
следовательного развития событий в этом районе. В 1999 г. по7
сле разгрома вошедшей в Дагестан группировки Ш. Басаева, в
составе которой было немало совершивших в свое время «хид7
жру» в Чечню дагестанцев, в том числе последователей Багауд7
дина Мухаммада, жителей района стали отождествлять с боеви7
ками, смысл жизни которых состоял в подготовке к войне про7
тив власти.

Однако истоки разыгравший в Кадарской зоне трагедии не
так однозначны, как это хотели представить сторонники силово7
го решения «проблемы ваххабизма». До развала советской аграр7
ной системы села Карамахи и Чабанмахи входили в один из са7
мых богатых дагестанских колхозов — имени Ленинского комсо7
мола. Впоследствии многие местные мужчины сменили профес7



141

сию и стали водителями7дальнобойщиками, что помогло им со7
хранить высокий уровень жизни. В середине 907х годов у людей
стали все чаще возникать претензии к администрации. Жители,
в первую очередь водители грузовиков и их семьи, жаловались
на несправедливости и откровенное вымогательство. К тому же
состоятельный кадарский анклав пытались поставить под свой
контроль махачкалинские криминальные финансовые группы.
Власть же в конфликт не вмешивалась, а иногда принимала сто7
рону обидчиков селян. Постепенно местные жители, большин7
ство которых составляют даргинцы, убеждались, что защитить
себя от бесправия они могут только собственными силами.

Именно на такую почву недовольства и упали семена салафит7
ской ваххабитской пропаганды, занесенной сюда саудовцем (или
иорданцем) Мухаммадом Али. К тому же в этой зоне и до появле7
ния иностранного эмиссара проживали последовали Багауддина
Мухаммада.

Далеко не все жители даже кадарского анклава разделяли идеи
салафийи. Среди населения обозначился раскол между традицио7
налистами и салафитами, в ходе которого происходили даже во7
оруженные столкновения (в том числе описанный в предыду7
щей главе инцидент в ходе похорон). Традиционалистов поддер7
живала администрация. За салафитами стояли их приверженцы
в других частях Дагестана, о своей симпатии к ним заявляли ли7
деры чеченских сепаратистов.

Постепенно в селах утверждались исламские порядки. Пред7
принимались попытки применения шариатского законодатель7
ства при наказании за легкие правонарушения, преступления
против исламской морали. Была запрещена продажа спиртного,
жены и дочери салафитов стали носить более закрытую одежду, а
их мужья и отцы — бороды. Притом что в каждом доме хранилось
оружие, в том числе нарезное, в округе было покончено с быто7
вой преступностью. Все это очень похоже на ситуацию, сложив7
шуюся в начале 907х годов в городах Ферганской долины Узбеки7
стана, в первую очередь в Намангане, где подобные результаты
были достигнуты местным исламским движением «Адолат», впо7
следствии выступившим против президента И. Каримова и ра7
зогнанным им.

С 1995 г. столкновения в регионе приобрели систематический
характер. В равной степени их можно считать как собственно

Глава пятая. Что хотят и что могут именуемые ваххабитами?



142

Исламские ориентиры Северного Кавказа

религиозными, так и социальными. Думается, так оно и было на
самом деле. Тем не менее социальная их подоплека представля7
ется более значимой, поскольку традиционалисты и салафиты,
несмотря на растущую взаимную неприязнь, продолжали посе7
щать одни и те же мечети. К тому же вопросы административно7
го произвола, борьбы за материальный достаток обостренно вос7
принимались последователями обоих направлений в исламе.
Причем салафиты боролись за социальную справедливость бо7
лее решительно.

В середине 907х наладилась устойчивая связь между салафита7
ми Кадарской зоны и их союзниками в других районах. Так, гла7
вой исламского джамаата в Махачкале стал выходец из села Кара7
махи М.7Ш. Джангишиев. Упрочились контакты местных салафи7
тов с Чечней. Это, в свою очередь, вызывало новые нарекания
дагестанских властей, которые окончательно пришли к выводу о
необходимости установления над селами жесткого силового кон7
троля. К началу 1998 г. противостояние стало перманентным.
Понимая, что столкновение практически неизбежно, салафит7
ские джамааты «мятежных сел» (по утверждению очевидцев и
согласно мнению некоторых специалистов, к этому времени са7
лафиты и сочувствовавшие им уже составляли там большинст7
во4) провозгласили Карамахи, Чабанмахи и Кадар «исламской тер7
риторией, управляемой нормами шариата», т. е. фактически соз7
дали своего рода исламское мини7государство, просуществовав7
шее до осени 1999 г. и рухнувшее после того, как села были взяты
федеральными войсками. Таков был финал уникального на сего7
дняшний день локального салафитского проекта.

Насколько реалистичен был предложенный карамахинцами и
жителями других сел вариант решения их социальных проблем
и отношений с властями? История, как принято говорить, не
имеет сослагательного наклонения. Но если построить некую
умозрительную схему событий в Кадарской зоне без учета внеш7
него фактора, т. е. чеченского кризиса, то в глазах центральной
власти акция салафитов вполне могла выглядеть одним из эпизо7
дов обычного социального протеста с использованием религиоз7
ных лозунгов и фразеологии, что в принципе характерно для
политического поведения мусульман. Именно так в 1998 г. и вос7
принял ситуацию российский премьер С. Степашин, что впослед7
ствии ему неоднократно ставили в укор.



143

Возникает вопрос: почему кадарская эпопея по7прежнему ос7
тается исключением из правил? Ведь введение шариата не со7
стоялось в других районах, например, в Гунибском, Цумадинском,
или в чеченском селе Старые Атаги, куда отошли после столкно7
вения со своими противниками бойцы «исламской гвардии», где
проживал затем З. Яндарбиев. Думается, в Кадарской зоне сыг7
рало роль определенное стечение обстоятельств: во7первых,
высокая концентрация салафитов на одной территории, во7вто7
рых, нерешительность властей, которые все7таки рассчитыва7
ли, что им удастся договорится с джамаатами, и надеялись на под7
держку традиционалистов, в7третьих, — поддержка из Чечни.

И тем не менее не стоит делать акцент на исключительном
характере этих событий. По7своему они достаточно типичны, во
всяком случае, процессы, которые им предшествовали. Просто в
Кадарской зоне они достигли кульминации. Власти не сумели
предложить местному населению ничего, кроме силового реше7
ния. Да и разгром исламского мини7государства произошел лишь
вследствие общего наступления федеральных войск на группи7
ровку Ш. Басаева. Не ликвидированы корни недовольства, а не7
соразмерные с угрозой безопасности действия властей вызвали
у части населения дополнительное раздражение. Жестокость, с
который был нанесен удар по селам, встретила осуждение и сре7
ди традиционалистов, отнюдь не сочувствовавших салафитам.
Наконец, в Кадарской зоне сохраняется размежевание между
традиционалистами и салафитами. Все это наводит на мысль о
воспроизводимости подобной ситуации, хотя бы в том же кадар7
ском анклаве или в других аулах и районах Северного Кавказа.

Провозглашение кадарских земель «исламской территорией»
вновь возвращает к мысли о вероятности использования в мес7
тах компактного проживания мусульман шариатских законов.
Разумеется, речь идет не об образовании зон «исламского прав7
ления», а об использовании элементов шариата там, где такое
требование выдвигается местным населением.

Проблему обращения к шариату не следует драматизировать.
Правовой плюрализм вполне возможен в поликонфессиональ7
ном государстве, в котором у разных народов разная степень
склонности к традиционным образцам поведения. На официаль7
ном уровне подход к проблеме шариата с позиций правового плю7
рализма не получил должного развития на Северном Кавказе.

Глава пятая. Что хотят и что могут именуемые ваххабитами?



144

Исламские ориентиры Северного Кавказа

Вопрос о том, каким образом можно легитимировать фактиче7
ски действующие нормы шариата, власти ни в регионе, ни в Мо7
скве не ставят (а покуда в «Дагестанской правде» приводится
эпизод7символ: судья поверил участнику судебного заседания на
слово, когда тот принес клятву на Коране 5).

Рано или поздно такой вопрос обозначится, в первую очередь
в восточных республиках Северного Кавказа. В западной части
региона ситуация не столь остра. По мнению И. Бабич, в Кабар7
дино7Балкарии «ни в самом народе, т. е. в его религиозном право7
сознании, ни в среде сельских духовных лиц к настоящему вре7
мени не сложилась потребность в развитии и углублении норм
шариата»6. Заметим, однако, что ни в Кабардино7Балкарии, ни в
Карачаево7Черкесии, ни в Адыгее обращение к шариату не пре7
следуется, если, конечно, оно не инициировано радикальными
исламскими группами (известно, что в 1997 г. президент Ингу7
шетии Р. Аушев принял закон о мировых судьях, в ст. 3 которого
им предписывалось в своей работе следовать нормам адата и ша7
риата).

История Кадарской зоны свидетельствует также о том, что
салафиты способны к самоорганизации, к контролю над ситуаци7
ей на занимаемой ими территории. Они могут выступать как
политическая и правовая сила, которая готова к сотрудничеству
с властями — но и к конфронтации с ними. В мирной ситуации,
при отсутствии «внешнего фактора» в лице чеченских боевиков
и зарубежных проповедников, а также при смягчении позиции
светской администрации на локальном (сельском, квартальном)
уровне возможно взаимное делегирование полномочий. В Кадар7
ской зоне претензии салафитов не выходили за рамки этой мест7
ности, они не требовали предоставить им широкую автономию и
тем более право выхода из состава Российской Федерации.

Летом 2000 г. в Кадарскую зону возвратились покинувшие ее
жители включая салафитов. Отстроено село Карамахи. Теперь
салафиты в явном меньшинстве. Более того, чтобы их семьи мог7
ли обосноваться на прежнем месте, от них требуют отказаться
от «ваххабитских» убеждений. Мусульмане7традиционалисты
полагают, что, не будь их соседи салафитами, села не подверг7
лись бы столь разрушительной атаке силовых структур. Многие
ваххабиты публично раскаиваются в своих прежних убеждени7
ях. Об искренности этого покаяния судить трудно.



145

Крах локального салафитского проекта в Кадарской зоне не
свидетельствует о его тупиковости вообще. Насколько реализа7
ция такого проекта может расшатать политическую ситуацию, а
насколько, напротив, способствовать ее стабилизации, сказать
непросто, поскольку эксперимент в Кадарской зоне проходил в
экстремальной обстановке. Однако опыт его, как позитивный,
так и негативный, вполне может быть востребован в других рай7
онах Северного Кавказа, причем не обязательно в Дагестане.

Салафитский проект второго уровня обозначен нами как на7
циональный или республиканский. Естественно, в первую оче7
редь речь идет о Чечне. Вряд ли окажется, что столь масштабный
эксперимент возможен в других республиках, однако значение
его не только для чеченцев, но и для всего Северного Кавказа
велико.

Прежде всего следует сказать, что «национальный салафит7
ский эксперимент» был инициирован только вследствие край7
него обострения конфликта между Москвой и Чечней. Если на
всей остальной территории Северного Кавказа обращение к са7
лафийе обусловлено социальной и религиозной мотивацией, то
в Чечне первичным толчком к нему послужила борьба за незави7
симость.

Изначально апелляция к исламу отождествлялась с джихадом
и служила средством мобилизации мусульман на борьбу за неза7
висимость. «Чеченское движение следует рассматривать в пер7
вую очередь как религиозное, — говорил в 1998 г. муфтий Чечни
А. Кадыров, — мусульмане отстаивали свое право жить по своим
законам и не подчиняться кафирам (неверным. — А. М.), и лишь
затем как национально7освободительную войну»7. Даже призна7
вая некоторую односторонность этого высказывания, нельзя не
признать, что в середине 907х годов джихад занимал значитель7
ное место в национальной идеологии. К тому же именно лозунг
священной войны обеспечивал чеченцам помощь от радикаль7
ных исламских организаций.

Однако видеть в джихаде единственную основу национально7
го салафитского проекта неверно. Скорее он был предпосылкой.
Представляется, что если бы чеченцам удалось одержать быст7
рую и окончательную победу над федеральными войсками, этот
проект вряд ли был бы востребован, поскольку ведущие полити7
ки и бизнесмены Чечни включая чеченскую диаспору видели свою

Глава пятая. Что хотят и что могут именуемые ваххабитами?



146

Исламские ориентиры Северного Кавказа

страну светским современным государством и возлагали больше
надежд на создание рыночной экономики, чем на шариат. Сам
Д. Дудаев утверждал, что Чеченская Республика должна быть «кон7
ституционным светским государством»8. Парадокс состоит в том,
что и шариатский, и светско7рыночный варианты независимой
Чечни в равной степени оказались утопией.

Одержать победу, т. е. добиться признания независимости
Чеченской Республики Ичкерия, сепаратистам не удалось. Мож7
но согласиться с утверждением, что чеченские инсургенты вы7
играли первую военную кампанию, вынудив Москву подписать в
августе 1996 г. Хасавюртовские соглашения, которые, впрочем,
не содержали признания суверенитета Чечни, а откладывали
решение этого вопроса. Кремль пошел на этот договор под дав7
лением внутренних обстоятельств — в России должны были со7
стояться президентские выборы, и временное замирение в Чеч7
не могло принести дополнительные голоса чувствовавшему себя
неуверенно президенту Б. Ельцину. Тем не менее конфликт затя7
гивался, и чеченским лидерам пришлось почти самостоятельно

Цена джихада. Город Грозный (фото автора)



147

наводить порядок в своей полунезависимой, разрушенной, пло7
хо управляемой стране.

Уже задолго до подписания Хасавюртовских соглашений пе7
ред Д. Дудаевым, в после его гибели в 1996 г. перед и. о. прези7
дента З. Яндарбиевым, А. Масхадовым и его главным конкурен7
том на чеченских выборах 1996 г., впоследствии вице7премье7
ром Ш. Басаевым вставал вопрос, каким образом организовать
чеченское общество, на какой идеологической и законодатель7
ной основе создать независимое государство.

Именно с 1996 г. в Чечне начиналась планомерная реализация
национального салафитского проекта. События развивались стре7
мительно. Вскоре после приостановки в августе военных дейст7
вий, завершения «первой чеченской кампании» З. Яндарбиев
принял решительные меры по исламизации государства. В сен7
тябре он подписал указ о расформировании светских судов, ко7
торые были заменнены судами шариатскими. Большинство мест
в них заняли члены Джамаата. Кроме того, право участвовать в
работе этих судов получили зарубежные (арабские) миссионе7
ры. З. Яндарбиев привлек к формированию шариатской судеб7
ной системы, а также к более энергичной салафитской пропаган7
де дагестанца Багауддина Мухаммада. Одновременно был вве7
ден так называемый Уголовный кодекс7шариат, фактически яв7
лявшийся переводом Уголовного кодекса Судана. В Грозном
открылся Исламский молодежный центр, который стал органи7
зационным оплотом и кадровым резервом салафитов.

В том же году ислам был провозглашен государственной рели7
гией Чеченской Республики Ичкерия, из числа салафитов сфор7
мировали «исламскую гвардию». Ключевые позиции в Чечне за7
няли полевые командиры, называвшие себя сторонниками «ис7
тинного ислама». Их представители И. Халимов, А.7В. Хусаинов,
М. Удугов вошли в состав правительства. Пожалуй, самой коло7
ритной фигурой среди новоявленных салафитов стал М. Удугов,
сумевший в ходе первой чеченской кампании выиграть инфор7
мационную войну у растерявшихся кремлевских пропагандистов.
Критикуя Москву, он часто использовал исламские формули7
ровки.

В этот период у многих политиков из круга З. Яндарбиева, а
также у полевых командиров стала заметна религиозная основа
мотивации и оправдания их действий, в том числе таких, как

Глава пятая. Что хотят и что могут именуемые ваххабитами?



148

Исламские ориентиры Северного Кавказа

захват заложников с последующим их выкупом. Например, в на7
чале 1999 г. в Урус7Мартане по подозрению в похищении людей
сами чеченские власти арестовали несколько юношей из числа
салафитов. Задержанные утверждали, что получили фетву на эту
акцию со стороны некоего духовного авторитета. Известно, что
подобные разрешения исходили от саудовского миссионера, так
называемого эмира мусульман Чечни Абдурахмана.

На первый взгляд светские проповедники исламского государ7
ства, получившие советское образование, имеющие за плечами
школу административной и комсомольской работы, — лицеме7
ры, «прикрывающиеся исламом», по выражению некоторых рос7
сийских газет, ради достижения политических или просто коры7
стных целей. С другой стороны, нельзя не учитывать влияние на
них ислама, а также то обстоятельство, что исламское возрожде7
ние, «доисламизация» Чечни, как и всего Северного Кавказа,
вернула в религию представителей самых разных слоев населе7
ния, в том числе и выходцев из советской номенклатуры. Как
известно, неофиты во все века были самыми ревностными охра7
нителями и пропагандистами религии.

По понятным причинам опросы среди чеченских полевых
командиров и политиков не проводились. Но практически все
журналисты, имевшие возможность приватно беседовать с эти7
ми людьми, утверждают, что они убежденные мусульмане, даже
если это самоощущение возникло у них совсем недавно.

Однако «мусульманин» и «салафит» в известном смысле поня7
тия не тождественные. Не каждый мусульманин готов признать
себя салафитом, не каждый готов призывать к созданию ислам7
ского государства. Насколько искренни в своих призывах люди
типа Ш. Басаева? И вновь однозначный ответ здесь вряд ли воз7
можен. Трудно доверять словам циничного Ш. Басаева, но не сле7
дует забывать о его неофитстве, а также о том, что с чисто прак7
тической точки зрения это могло показаться ему и его сторонни7
кам выходом из внутричеченского кризиса и возможностью уси7
лить влияние Чечни на всем Северном Кавказе.

В конце концов, так ли уж важна чистота религиозных помы7
слов чеченских исламистов? Куда серьезнее то, что они на самом
деле вводили шариатское законодательство, на самом деле пытались
построить исламское государство, превращая в реальность исто7
рическую утопию.



149

Хотелось бы подчеркнуть следующее важное обстоятельство:
если в ходе войны обращение к исламу ассоциировалось с джиха7
дом, имело деструктивную направленность, то после окончания
военных действий в 1996 г. и вплоть до их возобновления в авгу7
сте 1999 г. оно было мобилизационно7созидательным. Такой ха7
рактер ему пытались придать З. Яндарбиев, Ш. Басаев и их союз7
ники. Именно к этому короткому периоду и относится попытка
реализовать салафитский проект на национальном уровне.

Но его осуществление натолкнулось прежде всего даже не на
объявленную Москвой войну ваххабизму, а на отказ чеченцев
поддержать исламское государство. Вопрос о том, какой должна
быть Чечня, расколол общество. Этот водораздел оказался не
менее глубоким, чем сама проблема чеченской независимости.
Если борьба за нее в той или иной степени все7таки сплачивала
людей, поскольку общество было недовольно политикой Моск7
вы, то решение проблемы внутреннего обустройства Чечни
(если она остается субъектом Федерации) неизбежно станет кам7
нем преткновения в процессе стабилизации в республике.

Отношение к шариату как к официальному законодательству
остается противоречивым. Для салафитов это единственно воз7
можный рычаг создания исламского государства, для их против7
ников — вынужденный паллиатив. Для ориентированных же на
светское государство шариат как форма законодательства вооб7
ще неприемлем.

Взгляды салафитов и их крайних оппонентов представляются
достаточно определенными. В комментариях нуждается «про7
межуточная» позиция, которую занимают многие известные че7
ченские политики включая А. Масхадова и его окружение. Эта
позиция отражает, во7первых, общую сложность ситуации в рес7
публике, а во7вторых, «серпантин» духовной и психологической
эволюции воспитанного при советской системе мусульманина,
волею судеб достигшего властных вершин.

Постсоветская история России знает немало людей, в том чис7
ле профессиональных военных, испытавших глубокий нравст7
венный перелом, ушедших в религию, ставших наставниками ве7
рующих и добившихся среди них авторитета 9. С такими людьми
автору доводилось встречаться. Другое дело, когда мусульманин
вынужден подходить к исламу одновременно и как его привер7
женец, и как прагматик, понимающий опасную непредсказуе7

Глава пятая. Что хотят и что могут именуемые ваххабитами?



150

Исламские ориентиры Северного Кавказа

мость использования религии в политических целях. В плане
отношения к исламу А. Масхадова можно считать преемником
Д. Дудаева, который после прихода к власти мыслил независи7
мую Чечню только как светскую республику. Подход последнего
к исламу носил инструментальный характер, причем это каса7
лось и противостояния с Россией, и внутричеченской междоусо7
бицы. Оценивая подход Д. Дудаева к исламу, известный кавказ7
ский политик Ю. Сосламбеков писал: «Не являясь богослуживым
человеком... Дудаев умело использовал религиозные чувства че7
ченцев, противоречия между ними для укрепления своего поло7
жения, противопоставив их друг другу»10.

Обвинения в адрес А. Масхадова в «потворстве» исламским
радикалам несостоятельны, поскольку слабость в военном отно7
шении, да и вся логика событий вынуждала его идти путем ком7
промисса. Тем более что как политик А. Масхадов действительно
старался и старается, где возможно, достичь согласия и с Цен7
тром, и с полевыми командирами.

Непримиримым противником ваххабизма является занимав7
ший пост муфтия Чечни с 1995 по 2000 гг. А. Кадыров. Его дея7
тельность во многом способствовала срыву планов построения
исламского государства. О том, насколько серьезно воспринима7
ли его в салафитских кругах, свидетельствует серия организо7
ванных на него покушений, приведших к человеческим жерт7
вам 11. Одним из предпринятых А. Кадыровым и А. Масхадовым
шагов против введения шариата стала их встреча с арабскими и
малайзийскими богословами и факихами, от которых они надея7
лись получить аргументы в пользу отсрочки введения шариата.
По7своему трагическая фигура прагматика и религиозного авто7
ритета А. Кадырова стала своеобразном символом внутренней
противоречивости исламской идеологии и практики в Чечне.
Стимулируемая действиями России (вспомним слова Д. Дудаева
«Россия втолкнула нас в ислам»), осуществляемая через газават
исламизация оказалась в тупике после попыток салафитов навя7
зать населению шариатское законодательство.

Конечно, противостояние А. Масхадова и А. Кадырова (кото7
рые не были союзниками, зато имели общих врагов) против сала7
фитов можно рассматривать лишь в контексте борьбы за власть,
отодвигая на второй план тот факт, что эта борьба развернулась
вокруг в известном смысле религиозной проблемы провозгла7



151

шения Чечни исламским государством. Но свести возникшую в
Чечне во второй половине 907х годов ситуацию к заурядной ин7
триге невозможно, хотя интриганства с обеих сторон было не7
мало. Патриарх европейского исламоведения М. Родинсон одна7
жды заметил: «Одни в глубине души хотят власти, чтобы потом
вводить ислам, другие избирают ислам для завоевания власти»12.
К этому можно добавить и третий вариант — тех, кто в силу тех
или иных причин вынужден использовать ислам для достижения
своих целей.

Чеченских салафитов вполне можно соотнести и с теми, кто
стремится взять власть, чтобы затем использовать ислам при го7
сударственном строительстве, и с теми, кто видит в нем средст7
во для достижения собственных целей. Здесь нет принципиаль7
ного различия.

Что же касается А. Масхадова и в немалой степени А. Кадыро7
ва, то их обращение к исламу как к политическому инструменту,
безусловно, вынужденное, продиктовано двумя очевидными об7
стоятельствами. Во7первых, стремлением не дать монополизи7
ровать религию противникам, которые стремились отлучить пре7
зидента и муфтия от ислама. Отстраненный А. Масхадовым по7
сле столкновений в Гудермесе бывший командующий «шариат7
ской гвардией» А.7М. Меджидов говорил: «Я не считаю Масхадова
легитимным главой исламского государства, потому что в ислам7
ском государстве легитимность может быть только по шариату, а
Масхадов пришел к власти вовсе не по законам шариата»13.

Во7вторых, в 1996—1998 гг. они в самом деле могли надеяться,
что в их руках ислам сможет стать фактором стабилизации и на7
ведения в Чечне хотя бы самого предварительного порядка. Де7
монстрировавшиеся по каналам российского телевидения пуб7
личные порки и казни были предназначены скорее всего для
внутреннего пользования.

Наконец, в7третьих, А. Масхадов поддержал введение шариа7
та, поскольку за этим стояла надежда «подключиться к системе
отношений в рамках мусульманского мира, что предполагает рас7
пространение на нее принципов исламской солидарности»14.

В результате А. Масхадов поддержал принятие в 1997 г. парла7
ментом Чечни закона «О внесении изменений в Конституцию
Чеченской Республики Ичкерия», в п. 4 которого ислам провоз7
глашался государственной религией республики.

Глава пятая. Что хотят и что могут именуемые ваххабитами?



152

Исламские ориентиры Северного Кавказа

Для провозглашения ислама государственной религией, нача7
ла введения шариатского законодательства требовалось матери7
альное обеспечение, т. е. создание соответствующих институтов,
а также внедрение ислама в уже существовавшие государствен7
ные структуры. Еще до объявления ислама государственной ре7
лигией формировались шариатские суды, в чеченской армии
появились исламские воинские формирования. Так, в рамках
Национальной гвардии была образована состоявшая из 200 чело7
век «исламская гвардия», попасть в которую можно было только
по письменно удостоверенной муллой рекомендации. Были сфор7
мированы и два полка «исламской безопасности»15.

Знания ислама стали требовать от лиц, назначавшихся на ад7
министративные должности. В работе комиссий по отбору кан7
дидатов принимали участие духовные авторитеты, задававшие
на собеседованиях вопросы, касавшиеся религиозного рвения.
Эти комиссии чем7то напоминали существовавшие в советскую
эпоху комиссии старых большевиков при райкомах КПСС.

После провозглашения ислама государственной религией, что
в известной степени явилось кульминацией национального сала7
фитского проекта в Чечне, в обществе и элите наступило разоча7
рование в оказавшихся беспочвенными надеждах на разрешение
с помощью религии главных проблем. Все сильнее зазвучали об7
винения против тех, кто, «призывая к истинному исламу», на
самом деле преследуют «одну единственную цель — быть “отца7
ми нации” и стать обладателями должностей не ради исламской
идеи, а ради житейских благ и земного величия»16.

Оппоненты государственной исламизации возражали, что
«мусульманский мир — это не только Саудовская Аравия и Паки7
стан, которых определенные силы в Чечне пытаются предста7
вить образцами»17, и ни один из критиков «дошариатской» Кон7
ституции Чечни из числа ваххабитов, по словам спикера парла7
мента Р. Алихаджиева, «не привел ни одного примера несоответ7
ствия Основного закона нормам ислама»18.

С другой стороны, еще громче раздавались призывы предпри7
нять все усилия по реальному установлению шариатского законо7
дательства. В этой связи нередко отмечалась ущербность любого
светского законодательства по сравнению с шариатским. В од7
ной из чеченских газет салафитской ориентации было напечата7
но письмо, автор которого заклинал: «Не надо брать пример с



153

Турции, где процветает разврат, внедряемый “жидами” для раз7
ложения ислама». К. Ататюрк — «...один из кафиров, который до
основания разрушил ислам в своей стране. Это было угодно Алла7
ху в назидание всем мусульманам»19. Еще до введения в Чечне
шариата был образован Верховный шариатский суд, который
сразу поставил себя над чеченским парламентом. В декабре 1998 г.
он принял решение об образовании нового религиозно7государ7
ственного органа — шуры, создание которой должно было осла7
бить позиции А. Масхадова.

Ситуация в Чечне накалялась. Резко обострились противо7
речия между А. Масхадовым, утверждавшим, что он продолжа7
ет контролировать ситуацию, и внушительным блоком его про7
тивников, состоявшим из самых боеспособных полевых коман7
диров и наиболее авторитетных вождей исламской оппозиции.
Пытаясь перехватить инициативу и расколоть потенциально
самый сильный военно7религиозно7политический блок, А.
Масхадов в феврале 1999 г. установил в Чечне «полное шариат7
ское правление», заявив о создании Президентской шуры (со7
вета), имевшей консультативный статус. В Президентскую
шуру без их ведома были включены едва ли ни все оппоненты
А. Масхадова, кроме членов местного непримиримо настро7
енного «Джамаата». Однако разрешить с помощью этой комби7
нации конфликт так и не удалось, тем более что Ш. Басаев зая7
вил, что само наличие шуры означает завершение президент7
ских полномочий А. Масхадова.

Сами сторонники шариатского проекта отчетливо не представ7
ляли, каким образом гипотетическое исламское государство бу7
дет функционировать в условиях непрекращающегося конфлик7
та с Москвой, раскола общества. Главным препятствием на пути
утверждения шариатского правления были не федеральные вой7
ска (командование которых не слишком различало традициона7
листов и ваххабитов), а значительная, скорее всего бóльшая часть
чеченцев, не веривших во всесилие шариата, а заодно и в способ7
ность его проводников наладить какое7то подобие нормальной
жизни. Из результатов опроса, организованного Аналитическим
управлением президента Чечни, около 50% населения респуб7
лики выражали поддержку А. Масхадову, только 6% — Ш. Басаеву
и 5,4% — М. Удугову 20. Даже с учетом того, что эти цифры не
слишком точны, а организаторы опроса входят в президентские

Глава пятая. Что хотят и что могут именуемые ваххабитами?



154

Исламские ориентиры Северного Кавказа

структуры, они репрезентативны хотя бы в том смысле, что об7
ществе нет и не могло быть единодушия относительно введения
шариатского правления.

В мае 1999 г. было совершено четвертое по счету покушение
на А. Кадырова, который немедленно заявил, что приступает к
формированию «армии защитников тариката», которая должна
насчитывать до 4 тыс. бойцов. Собственно, такого рода армия
уже существовала, поскольку А. Кадыров был окружен своими
вооруженными сторонниками, счет которых шел на тысячи.
Можно предположить, что если бы в августе 1999 г. не началось
басаевское вторжение в Дагестан, то «армия защитников тарика7
та» обратилась бы серьезную военно7политическую силу, способ7
ную самостоятельно противостоять ваххабитам.

Вторжение группировки Ш. Басаева в августе 1999 г. в Даге7
стан, ставшее началом «второй чеченской войны», объясняют
несколькими причинами. Например, мастерски подстроенной
Кремлем провокацией, в результате которой чеченская группи7
ровка была разгромлена, а осенняя эскалация побед федераль7
ных войск способствовала победе пропутинского блока «Единст7
во» на декабрьских выборах в Госдуму и открыла в марте 2000 г.
дорогу к президентскому креслу В. Путину. Существует версия,
настаивающая на сговоре Кремля с Ш. Басаевым, сознательно
(но не бескорыстно) обрекшим себя на поражение ради успеха
В. Путина. Еще одна версия состоит в том, что Ш. Басаев, не до7
бившись успехов внутри Чечни, где ему не удалось ни достигнуть
консолидации общества, ни убрать с политической арены своих
конкурентов (прежде всего А. Масхадова), ни получить иностран7
ную финансовую помощь для начала экономического восстанов7
ления Чечни, решил поправить свой авторитет вне ее пределов
с помощью новой успешной военной операции, а заодно и под7
твердить свои претензии на то, что его политическая и духовная
аура распространяется и на другие республики.

В качестве причины басаевской акции называют также стрем7
ление чеченской элиты, точнее, ее «ваххабитской» части, под7
нять идею исламского государства на более высокий, региональ7
ный уровень, т. е. попытаться создать его на основе Чечни и Даге7
стана с возможным подключением в будущем Ингушетии. В прак7
тическом плане эта идея в случае ее реализация обеспечивала
чеченцам доступ к берегам Каспийского моря, контроль над иду7



155

щим с территории Азербайджана нефтепроводом и перекрой7
кой границ в восточной части Северного Кавказа.

Все перечисленные причины и версии могли иметь место. Нас,
естественно, интересует последняя — попытка создания ислам7
ского государства уже в масштабах всей восточной части Север7
ного Кавказа, иными словами, о салафитском проекте на субре7
гиональном уровне. Появление такого проекта было неизбежно.
Это по сути было одним из условий формирования аналогичного
проекта на национальном (чеченском) уровне. Без внешней про7
лонгации национальный проект оказывался бессмысленным,
поскольку гипотетическое исламское государство Чечни оказы7
валось во враждебном окружении — правящие элиты соседних
республик видели в нем реальную угрозу своим власти и автори7
тету. Национальный салафитский проект мог существовать толь7
ко в связи, или даже в контексте соответствующего субрегио7
нального проекта. Дагестан с точки зрения его реализации был
наиболее перспективен.

О реализации салафитского проекта на национальном уровне
в самом Дагестане не могло быть и речи. Здесь не произошло
революционного взрыва, подобного чеченскому, не было карди7
нальной смены элит. Против распространения идеи исламского
государства сообща выступило все институциональное духовен7
ство. В Чечне предпосылкой к распространению идеи исламско7
го государства стала священная война. В Дагестане ее не было,
хотя местные радикалы и пытались приобщиться к чеченскому
джихаду, взывая к широкой консолидации на религиозной осно7
ве против внешнего врага. И это не говоря уже о том, что любые
политические потрясения привели бы к неизбежному обостре7
нию межэтнических отношений и поставили республику на грань
гражданской войны. В Дагестане сработало чувство политиче7
ского самосохранения, которое публицисты часто именуют «муд7
ростью народа».

Тем не менее салафиты, не ставя своей целью создание ислам7
ского государства 21, сумели приобрести в Дагестане некоторое
влияние. Исламский джамаат был реально действующей силой.
Дагестанские последователи салафизма накопили достаточный
опыт идеологической работы. Среди них были и серьезные ре7
лигиозные авторитеты, такие, как Мухаммад Багауддин и А. Ах7
таев, сплоченные и вооруженные группировки; под властью са7

Глава пятая. Что хотят и что могут именуемые ваххабитами?



156

Исламские ориентиры Северного Кавказа

лафитов находились целые анклавы со своими религиозными
лидерами.

Исламское государство в богословско7концептуальном смыс7
ле вообще не может иметь национальных границ. Одна из важ7
нейших функций такого государства состоит в распространении
установленных в нем юридических нормативов на сопредельные
территории. Ислам выступает против национального деления,
оперирует термином «умма исламийя» — исламская нация.

Приход чеченцев в качестве организующей силы мог сплотить
салафитов по всему Дагестану. Тем более что дагестанские сала7
фиты всегда симпатизировали чеченским коллегам и сотрудни7
чали с ними. А. Ахтаев был заместителем З. Яндарбиева в «Кав7
казской конфедерации», заместителем М. Удугова в движении
«Исламская нация», Багауддин Мухаммад был тесно связан с Хат7
табом, а в 1997 г. был приглашен З. Яндарбиевым для помощи в
подготовке к введению шариатского законодательства.

В 1997—1998 гг. сотрудничество дагестанских и чеченских са7
лафитов окрепло. В декабре 1997 г. руководимый Багауддином
Исламский дагестанский джамаат подписал «Военный договор о
взаимодействии» с так называемой Армией генерала Дудаева,
глава который С. Радуев даже среди чеченских радикалов был
известен экстремизмом, в том числе религиозным.

В начале 1998 г. в Гудермесе на встрече салафитских вождей
Дагестана и чеченских политиков было заявлено о союзе. Тогда
же, солидаризируясь с чеченскими сепаратистами, Джамаат зая7
вил, что находится в состоянии войны с «пророссийским руковод7
ством Дагестана». Правда, следует отметить, что даже демонст7
рируя поддержку Чечни, дагестанские салафиты тем не менее
сохраняли за собой возможность компромисса с Центром, по7
скольку виновным за положение в республике они считали пре7
жде всего местное, а не кремлевское руководство.

Еще одной общей дагестано7чеченской организацией стал соз7
данный в 1998 г. и возглавленный Ш. Басаевым Конгресс наро7
дов Ичкерии и Дагестана 22. Именно Ш. Басаев как глава этого
конгресса заявил о безоговорочной поддержке салафитов Кадар7
ской зоны и обещал им помощь, если власти предпримут после
введения в местных селах шариата карательные меры. Он внес
ряд предложений по укреплению связей между Дагестаном и
Чечней, в том числе об образовании общего шариатского суда,



157

шариатской оперативной группы (с целью борьбы с бандитиз7
мом и захватом заложников), создании нескольких совместных
комитетов, в том числе экономического, финансового и по во7
просам экологии. Наконец, Ш. Басаев заявил, что «границы меж7
ду Ичкерией и Дагестаном быть не должно», и если «она времен7
но существует, то охранять ее должны мы сами, а не русские сол7
даты»23.

Создание конгресса было инициировано чеченскими органи7
зациями — «Исламской нацией» и «Кавказской конфедерацией».
К ним примкнул Высший совет лакского народа, возглавляемый
М. Хачилаевым, братом Н. Хачилаева. Любопытно отметить, что
на Первом конгрессе народов Ичкерии и Дагестана присутство7
вали представители дагестанской администрации, что в извест7
ной степени способствовало снижению его радикального пафо7
са. Зато в апреле 1999 г. на Втором съезде народов Ичкерии и
Дагестана полностью возобладали крайне радикальные лозунги.
Наряду с призывами к объединению на исламской основе участ7
ники съезда (представлявшие салафитские джамааты) требова7
ли «деколонизации» Дагестана и всего Кавказа и вывода оттуда
российских войск.

Итак, в конце 907х годов стала складываться организационная
база (пусть аморфная и внутренне противоречивая) для консо7
лидации дагестанских и чеченских политиков салафитского на7
правления, заявлявших (искренне или из конъюнктурных сооб7
ражений), что их общей целью является создание единого ичке7
рийско7дагестанского исламского государства.

Трудно предположить, что салафиты и салафитствующие по7
литики всерьез полагали, что им удастся добиться своей цели
посредством мирной эволюции общества. В равной степени не7
возможно представить себе, чтобы на это безропотно пошли да7
гестанские власти, которые приняли закон о запрете ваххабиз7
ма. В самой Чечне против этого были настроены А. Масхадов и
муфтий А. Кадыров. Оба прекрасно понимали, что после реали7
зации этой идеи им просто7напросто не найдется места в новой
структуре власти.

На что же в таком случае могли рассчитывать сторонники суб7
регионального салафитского проекта? Во7первых, на то, что про7
паганда идеи чечено7дагестанского единства предоставит им
трибуну для массированной пропаганды среди дагестанцев. Во7

Глава пятая. Что хотят и что могут именуемые ваххабитами?



158

Исламские ориентиры Северного Кавказа

вторых, на то, что в случае возникновения вооруженного кон7
фликта на территории Дагестана они сумеют получить необхо7
димую поддержку со стороны некоторых местных этносов, нала7
дить военную координацию с вооруженныи группами из числа
местных салафитов. «Для экспорта исламской революции из всех
приграничных с Чечней территорий Дагестан наиболее удо7
бен»24. В7третьих, на слабость российской армии, которая, как
казалось чеченским сепаратистам, полностью разложилась после
Хасавюртовских соглашений 1997 г. В7четвертых, на помощь из7
вне, которая обязательно должна была возрастать по мере рас7
ширения военного конфликта в Дагестане.

Думается, что главный расчет строился все же не на создании
единого исламского государства, а на дезорганизации общества
и политических структур внутри Дагестана, что позволило бы
чеченцам установить свой или общий с местными салафитами
контроль над некоторыми районами, где и могло быть провоз7
глашено исламское государство. Это, кстати, и было сделано. Бук7
вально в первые дни вторжения на временно захваченной отря7
дами Ш. Басаева территории была провозглашена Исламская
республика Дагестан и было сформировано «правительство» во
главе с С. Рамазановым. Сам Ш. Басаев объявил себя эмиром «Ис7
ламского государства Дагестан», а заодно и командующим «Объе7
диненной армией дагестанских муджахедов».

Уместно отметить, что рассматривать басаевский рейд в Даге7
стан как чисто чеченскую авантюру некорректно. В отрядах Ш. Ба7
саева и Хаттаба сражалось немало дагестанцев, ранее перебрав7
шихся в Чечню вместе с Багауддином Мухаммадом. В. Акаев ут7
верждает, что сами чеченцы составляли лишь четверть в «армии
вторжения»25. Очевидно, эти люди действительно рассчитыва7
ли, что при помощи чеченцев им все7таки удастся навязать боль7
шинству соплеменников собственные правила религиозно7поли7
тической игры.

Но главным движущим мотивом самого Ш. Басаева и его че7
ченского окружения был все7таки прагматический расчет. И этот
расчет не оправдался, похоронив и субрегиональный салафит7
ский проект. Причины провала лежат на поверхности. Главные
из них — неприятие большинством дагестанцев идеи исламского
государства, оказавшаяся для многих неожиданностью относи7
тельно высокая боеспособность федеральных войск.



159

Полиэтническое общество Дагестана, и так уже вкусившее от
самых разных противоречий — этнических, религиозных, соци7
альных, — не видело и не могло видеть в салафитском исламе
фактора внутренней консолидации. Создание общего государст7
ва с Чечней, массированное присутствие чеченцев в Дагестане
неизбежно привело бы к переделу в их пользу собственности и
власти, чего не желала ни одна из местных этнических элит. К
тому же отношения между чеченцами и их дагестанскими сосе7
дями остаются непростыми, особенно в период нынешнего подъ7
ема националистических настроений. Как отмечает американ7
ский аналитик А. Ливен, то обстоятельство, что Дагестан не под7
нялся в поддержку чеченцев, может быть объяснено усилением
националистического (national) фактора 26. Очень выразительно
на этот счет высказался захваченный в 2000 г. и посаженный в
московскую Лефортовскую тюрьму С. Радуев: «Надо было быть
идиотом, чтобы вторгнуться в Дагестан»27. Наконец, поддержка
чеченских исламистов осложняла позицию Дагестана перед Цен7
тром, от которого он полностью зависит в финансовом отноше7
нии.

Военное поражение чеченских сепаратистов в Дагестане хотя
и не привело к решающей победе федеральных войск в самой
Чечне, тем не менее существенно подорвало их (сепаратистов)
авторитет в глазах потенциальных союзников в соседних рес7
публиках.

Провал чечено7дагестанского салафитского проекта, вне вся7
кого сомнения, нанес ощутимый удар по идее подобного проекта
в рамках всего Северного Кавказа. Вряд ли чеченские или даге7
станские салафиты действительно верят в возможность созда7
ния такого государства на моноконфессиональной основе. Оче7
видно, что большинство местных мусульман не станут бороться
за повсеместное введение шариата.

Общекавказское государство на исламской основе есть преж7
де всего (если не исключительно) утопия, исходящая от части
претендующих на более высокий (региональный) статус чечен7
ских и в меньшей степени дагестанских политиков. Эта утопия
тиражируется некоторыми средствами массовой информации
России, она популярна среди силовых структур, которые рассмат7
ривают «кавказско7исламскую угрозу» как средство для повыше7
ния своей значимости и влиятельности в обществе. Такой под7

Глава пятая. Что хотят и что могут именуемые ваххабитами?



160

Исламские ориентиры Северного Кавказа

ход выглядит достаточно продуктивным, если учесть, что козыр7
ной картой в президентской кампании В. Путина в 1999—2000 гг.
была победоносная (или казавшаяся таковой) война Москвы про7
тив чеченских сепаратистов.

Идея создания на Северном Кавказе исламского государства
не имеет под собой реальной материальной основы. Заявления
Хаттаба о том, что его конечной целью является создание ислам7
ского государства от Черного до Каспийского моря 28, рассчита7
ны на пропагандистский эффект и лишены серьезного экономи7
ческого и военного основания. Нельзя с уверенностью говорить
о перспективе общекавказского джихада против России. Сего7
дня единство мусульман Северного Кавказа на антироссийской
основе невозможно хотя бы из7за постоянных межэтнических
противоречий как в рамках отдельных республик, так и в более
широких масштабах. Взаимное недоверие между этносами, кото7
рое нельзя абсолютизировать, но которым нельзя и пренебре7
гать, является константой политического развития региона. Об
этом свидетельствуют события во второй половине 907х в бинар7
ных республиках — Кабардино7Балкарии и Карачаево7Черкесии,
«сдержанность» отношений между некоторыми народами Даге7
стана, предубежденность к чеченцам. Не все нерусское населе7
ние Северного Кавказа относится к мусульманам. Крайне болез7
ненно на разговоры о тотальной исламизации Северного Кавка7
за реагируют христиане7осетины.

В определенной ситуации популярность на Северном Кавка7
зе могут обрести лозунги объединения на этнической основе. В
этом аспекте угрожающей стабильности в регионе может ока7
заться, например, идея создания «Великой Черкесии» в составе
Кабарды, большей части Карачаево7Черкесии, Адыгеи и... Абха7
зии. Разумеется, на сегодняшний день «Великая Черкесия» явля7
ется этнополитическим мифом. Однако это понятие уже вбро7
шено в политическую игру. Так, глава Межрегиональной карача7
евской ассоциации «Алан» А. Каракетов в связи с созданием Меж7
парламентского совета республик Адыгеи, Кабардино7Балкарии
(президент которой В. Коков выступил с соответствующей ини7
циативой), Карачаево7Черкесии утверждал, что образование на
Кавказе государственно7политических блоков на этнической ос7
нове играет на руку радикалам 29. Периодически раздаются ло7
зунги об усиления солидарности представителей тюркоязычных



161

народов — ногайцев, карачаевцев, балкарцев и др. Этнический
момент присутствует в отношениях между Чечней и Ингушети7
ей: политики первой продолжают призывать к единству вайна7
хов (безуспешно, поскольку президент Ингушетии Р. Аушев не
видит в этом возможностей для укрепления собственного авто7
ритета).

К неприятию большинством мусульман Северного Кавказа
салафитского ислама, этнической чересполосице можно добавить
и то, что попытки координации усилий салафитов в рамках ре7
гиона пресекаются центральными и республиканскими спецслуж7
бами. Правящая элита каждой республики понимает: если сала7
фиты и не угрожают непосредственно ее власти, то их действия
способствуют росту напряженности в обществе, а также проник7
новению нежелательных элементов из воюющей Чечни.

Парадокс состоит в том, что, несмотря на обреченность сала7
фитского проекта в масштабах всего Северного Кавказа, он все7
таки остается фактором, влияющим на обстановку как внутри
региона, так и вокруг него.

Непопулярность лозунгов создания исламского государства
отнюдь не означает, что северокавказские мусульмане единодуш7
но и полностью игнорируют религиозную форму социального
протеста. Они готовы опереться на ислам для достижения соци7
альной справедливости, во имя поддержания традиционного
образа жизни. В некоторых сельских районах население может
поддержать частичное введение шариатского законодательства.

Одним из поводов для разговоров о сохраняющейся общекав7
казской угрозе, о наличии попыток вернуться к идее исламского
государства является существование в разных частях региона
лагерей «муджахедов», в которых сочетается боевая и религиоз7
ная (на салафитской базе) подготовка. Такие лагеря появились
еще в самом начале 907х годов, проходившие в них обучение люди
называли себя «братьями7мусульманами». Некоторые из них вое7
вали на стороне Абхазии в период военного этапа грузино7абхаз7
ского конфликта.

Нельзя не признать, что в салафитских лагерях скрываются
или набираются опыта криминальные элементы. В любом случае
там незаконно хранятся оружие и боеприпасы, а находящиеся в
них лица являются нарушителями закона. Это обстоятельство
позволяет властям бороться против исламских радикалов в кон7

Глава пятая. Что хотят и что могут именуемые ваххабитами?



162

Исламские ориентиры Северного Кавказа

тексте общей борьбы с преступностью — разбоями, наркоторгов7
лей, похищениями людей и т. д. В 2000 г. в Кабардино7Балкарии
по указанию президента республики В. Семенова созданы рабо7
чая группа и межведомственный банк данных по противодейст7
вию политическому и религиозному экстремизму. По словам
министра внутренних дел республики генерала Х. Шогенова,
присутствие ваххабитов отмечено в семи районах Кабардино7
Балкарии включая столицу Нальчик 30.

Между салафитскими лагерями в разных республиках нет ус7
тойчивой координации. Часть прошедших там обучение моло7
дых людей переправляется в Чечню, другая часть вообще стре7
мится прекратить контакты с бывшими наставниками. Тем не
менее нельзя не признать, что десятки, а то и сотни выпускни7
ков этих лагерей вливаются в чеченские вооруженные форми7
рования и могут служить для чеченской пропаганды в качестве
примера сотрудничества между ваххабитами всего Северного
Кавказа. Участие в боевых действиях представителей различных
этносов позволяет представлять чеченский сепаратизм как об7
щекавказский джихад против России.

Если верить следственным материалам прокуратуры, взры7
вы домов в Москве и на Ставрополье в 1999 г. были совершены
связанными с чеченскими боевиками соответственно карачаев7
цами и ногайцами. При этом официальные представители Чеч7
ни заявили о непричастности к этим террористическим актам и
даже осудили их.

Ваххабиты являются постоянным раздражителем для властей.
В каком7то смысле их присутствие имеет мобилизующее значе7
ние, поскольку заставляет помнить о нерешенности социальных
проблем, о необходимости создания рабочих мест и т. п. Правя7
щие круги Северного Кавказа по7прежнему пугают ваххабитами
Центр, который, в свою очередь, сам пытается разыгрывать кар7
ту «исламской угрозы», причем во все большей степени во внеш7
ней политике. Однако всерьез исходить из возможности скоор7
динированного джихада в масштабах всего Северного Кавказа
не приходится. Тем более нет никаких перспектив для возник7
новения там даже в отдаленном будущем исламского государства.

В целом салафитский проект может обрести конкретное со7
держание лишь на местном, локальном уровне, да и то и при усло7
вии терпимого отношения со стороны ближайших соседей и мест7



163

ной администрации. На всех остальных уровнях его реализация
невозможна, в том числе в Дагестане и Чечне. Вместе с тем спо7
радические выступления поборников салафизма могут оказывать
очень заметное влияние на ситуацию в регионе и на отношения
между расположенными там республиками и Москвой.

Примечания
1 Хачилаев Н. Реформаторство необходимо // НГ7Религии. — 1997. — 24

июля.
2 Хачилаев Н. Руководство к программе всемирного восстания мусульман:

Из книги «Наш путь к газавату». — [Б. м.], [б. г.]. — С. 29.
3 Игнатенко А. Эндогенный радикализм в исламе // Центр. Азия и Кав7

каз. — 2000. — № 2 (8). — С. 112—128.
4 Кудрявцев А. «Ваххабизм»: проблемы религиозного экстремизма на Се7

верном Кавказе // Центр. Азия и Кавказ. — 2000. — № 3 (9). — С. 119.
5 Джамбулаев Д. ...И тогда судья достал священный Коран // Дагест.

правда. — 2000. — 16 июня.
6 Бабич И. Л. Правовой плюрализм на Северо7Западном Кавказе // Ис7

следования по прикладной и неотложной этнологии. — 2000. — № 131. —
С. 23.

7 Ротарь И. Ислам и война. — М.: АИРО7XX, 1999. — С. 10. Автор книги
приводит высказывания А. Кадырова по сделанной им в 1998 г. магнито7
фонной записи.

8 Лит. газ. — 1992. — 12 авг.
9 Например, в Казани в Закабанной мечети мне довелось встречаться с

И. Лутфуллиным, артиллеристом, подполковником Советской армии, по7
сле демобилизации ставшим ректором медресе при этой мечети.

10 Сосламбеков Ю. Чечня (Нохчичьо) изнутри. — [Б. м.], [Б. г.]. — С. 39.
11 Эксперт «Московских новостей» С. Шерматова именует А. Кадырова

«главным прагматиком» (Моск. новости. — 2000. — 4—10 янв.). А заместитель
командующего Северо7Кавказским военным округом генерал Г. Трошев ха7
рактеризует его как «настоящего героя», который «...обратился к народу,
призвал к спокойствию и прекращению войны. Не побоялся гнева боеви7
ков» (Завтра. — 2000. — № 51).

12 Rodinson M. L’Islam politique et croyance. — Cher, France: Fayard, 1993. —
P. 284.

13 Голос Чеченской Республики [Грозный]. — 1999. — 25 февр.
14 Игнатенко А. Исламизация по7чеченски // Независимая газ. — 1998. —

20 нояб.

Глава пятая. Что хотят и что могут именуемые ваххабитами?



164

Исламские ориентиры Северного Кавказа

15 Ахмадуллин В., Мельков С. Государственно7исламские отношения в Рос7
сии. — М., 2000. — С. 60.

16 Обращение к парламенту ЧРИ Союза ветеранов Юго7Западного на7
правления // Великий джихад. — 1999. — № 3. — Янв. — С. 1.

17 Голос Чеченской Республики. — 1999. — 25 февр.
18 Цит. по: Игнатенко А. Исламизация по7чеченски // Независимая газ. —

1997. — 20 нояб.
19 Письмо Элим7Солты Бейбулатова из г. Гудермес // Кавказ. конфедера7

ция. — 1999. — № 2 (11). — 1419. — Шавваль.
20 Грознен. рабочий. — 1999. — 23—31 марта.
21 Идея отделения Дагестана от России с последующим созданием там

исламской республики пользовалась поддержкой у крайних радикалов, сре7
ди которых упомянем М. Тагаева, автора вышедшей в 1997 г. книги «Наша
борьба, или Повстанческая армия имама».

22 В апреле 1998 г. в Грозном состоялся Конгресс народов Ичкерии и
Дагестана, на котором было принято решение о создании одноименной
организации.

23 Дзадзиев А. Конгресс народов Чечни и Дагестана // Сеть этнологиче7
ского мониторинга и раннего предупреждения конфликтов. —1998. —
Июнь. — С. 19.

24 Ротарь И. Указ. соч. — С. 37.
25 Акаев В. Исламский фундаментализм на Северном Кавказе: миф или

реальность // Центр. Азия и Кавказ. — 2000. — № 3 (9). — С. 128.
26 Lieven A. Chechnya: Tombstone of Russian Power. — New Haven; London:

Yale Univ. Press, 1993. — P. 365.
27 Программа телеканала ТВЦ «Титаник заговорил» от 17 сентября 2000 г.

(«Титаник» — чеченская кличка С. Радуева, которую он получил после ране7
ния).

28 Пауков В., Лефко Э. «Воины ислама» выбирают Кавказ // Время МН. —
1999. — 30 авг.

29 Аккиева С. Вторая сессия межпарламентского совета // Сеть этнологи7
ческого мониторинга и раннего предупреждения конфликтов. — 1998. —
Июнь. — С. 23.

30 Гусейнов О. Приверженцы ваххабизма находятся под контролем // Га7
зета Юга. — 2000. — 22 июня.



165

Неудача многоуровнего салафитского проекта, в том числе в
Чечне и Дагестане, вялость поддержки этого проекта извне со
стороны мусульманского мира противоречит многочисленным
рассуждениям на тему об исходящей с Северного Кавказа ислам7
ской угрозе для России. С другой стороны, обстановка в регионе
и вокруг него не достигла и еще нескоро достигнет того уровня
стабильности, который полностью исключает обострение про7
тиворечий и конфликтогенность. Угроза дестабилизации сохра7
нится. Она не будет исходить непосредственно от ислама, но ак7
тивность исламских радикалов останется одной из ее составляю7
щих.

Однако вряд ли стоит в связи с этим преувеличивать собст7
венно «исламскую угрозу». Да и вообще прежде чем вводить это
понятие, следует разобраться, в чем оно состоит.

Начнем с того, что Советский Союз, наследником которого в
отношениях с мусульманским миром является Россия, всерьез
никогда не оперировал словосочетанием «исламская угроза». Для
него таковой практически не существовало. Москва рассматри7
вала исламский радикализм скорее как инструмент, потенциаль7
но годный для проведения внешней политики. Отсюда благо7
склонность к исламским радикалам на Ближнем Востоке, попыт7
ки сотрудничества с хомейнистским Ираном, получившие допол7
нительные импульсы и в постсоветское время. Мысль об ислам7
ской угрозе не возникала даже в связи с войной в Афганистане,
которая хотя и осложнила позиции СССР в мусульманском мире,
но не привела к падению его политического влияния. Незначи7
тельным оказалось воздействие афганских событий и на совет7
ских мусульман, которые практически никак не солидаризирова7
лись с афганскими единоверцами (правда, в 1979—1984 гг. КГБ

З а к л ю ч е н и е

ГРЯДЕТ ЛИ С КАВКАЗА ИСЛАМСКАЯ УГРОЗА?



166

Исламские ориентиры Северного Кавказа

стал уделять большее внимание некоторым духовным авторите7
там и даже исламоведам, но эти мероприятия по большей части
носили «профилактический» характер).

Трансформация нейтрального, а временами позитивного для
СССР исламского фактора в «исламскую угрозу» произошло по7
сле распада Союза, и тому были следующие предпосылки:

появление вдоль границ России независимых мусульманских
государств;

конфликты в так называемом исламо7христианском пограничье;
исламское возрождение, частью которого является радикали7

зация и политизация ислама;
восстановление связей российских мусульман с зарубежными

единоверцами.
Исламский фактор стал в постсоветский период менее управ7

ляемым, приобрел «обоюдоострое значение». Его стало возмож7
но использовать как на благо интересам России, так и во вред им.
Однако в любом случае влияние этого фактора носит ограничен7
ный, избирательный характер. И уж во всяком случае не сводит7
ся к «исламской угрозе».

В чем состоит эта гипотетическая «исламская угроза», исходя7
щая с Северного Кавказа? Попробуем разложить ее на состав7
ляющие.

Может ли возникнуть в регионе группа исламских государств
или даже некая межгосударственная коалиция, основанная на
исламской идеологии и агрессивно настроенная в отношении
России? Разумеется, не может, хотя бы в силу существующих там
глубочайших разногласий между политическими силами и груп7
пами, этнических противоречий и т. д. Тем более не может быть
речи о том, что «исламская угроза» с Северного Кавказа приве7
дет к распаду России.

Носителями этой угрозы России являются все те же ваххаби7
ты, которые не смогли прочно утвердиться даже в Чечне и Даге7
стане. Дальнейшая их судьба будет скорее всего определяться тем,
насколько им удастся избавиться от имиджа боевиков и экстре7
мистов. Как радикальное, с привкусом сепаратизма движение
салафийя потерпела поражение. Салафиты не отказались от уча7
стия в общественной и тем более религиозной борьбе, но скорее
всего в дальнейшем будут вынуждены занимать более компро7
миссные позиции и сделают все, чтобы их не ассоциировали с



167

сепаратистами. Наибольшие перспективы для утверждения на
Северном Кавказе, прежде всего в Дагестане, имеет умеренный
салафизм. Радикалы же будут ограничиваться отдельными высту7
плениями, вылазками узкоместного характера.

Может ли Северный Кавказ стать «транзитной зоной» для
передачи исламской угрозы, надвигающейся на Россию из «даль7
него мусульманского зарубежья»?

Дальнее зарубежье включает Иран, Турцию, страны Ближне7
го Востока, Афганистан... От Турции «исламская угроза» исходить
не может, поскольку турки сами опасаются радикального ислама.
Известный турецкий политик С. Демирель считает, что мусуль7
мане на постсоветском пространстве должны использовать ту7
рецкий опыт строительства светского, демократического госу7
дарства 1. Об Иране, с которым у России сложилось устойчивое
партнерство (именуемое даже стратегическим), говорить не при7
ходится. Среди арабских стран можно отметить Саудовскую Ара7
вию, Кувейт, Объединенные Арабские Эмираты, где есть силы,
оказывающие салафитам финансовую помощь. Но утверждать,
что Саудовская Аравия постоянно наращивает усилия по развалу
Россию, вряд ли справедливо.

Есть афганское движение «Талибан», о котором периодиче7
ски сообщается, что оно вот7вот предпримет поход на Казань...
Однако исламская угроза (уже без кавычек) талибов более акту7
альна для некоторых стран Центральной Азии, где она также по
большей части выглядит иллюзорной. Что касается их движения
на Север, то оно существует лишь на уровне мифа. Даже перио7
дически отлавливаемые в республиках Поволжья и на южном
Урале эмиссары исламистов не являются посланцами талибов.
Число сражающихся на Северном Кавказе исламских фанатиков
или наемников, несмотря на попытки российской пропаганды
выстраивать их в полки и бригады, ограничено несколькими сот7
нями. К тому же в случае крупных неудач заграничные боевики
стремятся как можно быстрее покинуть зону военных действий.

Какие цели могут преследовать исламские враги России? За7
хват ее территории? Исламизацию русских? Обращение их в вас7
салов мусульман? Такие соображения редко приходят на ум даже
крайним русским националистам.

«Исламская угроза» в представлении тех, кто ее опасается,
чаще всего выглядит неконкретно. В основном речь идет о неко7

Заключение. Грядет ли с Кавказа исламская угроза?



168

Исламские ориентиры Северного Кавказа

ем внутреннем трепете перед тем, что весь юг России оказыва7
ется охвачен «мусульманской дугой», «мусульманским полумеся7
цем». Например, после заключения в 1996 г. Хасавюртовских со7
глашений с чеченскими сепаратистами в российском истеблиш7
менте возник страх, что «Россия теряет контроль за всем Кавка7
зом, образуется сплошная дуга мусульманских государств: Тур7
ция — Иран — Азербайджан — Дагестан — Чечня»2 (как будто в
иные времена в Россия на этом направлении граничила со стра7
нами Скандинавии). Реже можно встретить апокалиптические
прогнозы широкомасштабной войны, основанные на общекавказ7
ском сговоре против России, в котором участвуют не только да7
гестанские и чеченские ваххабиты, но также Грузия, наступаю7
щая на Южную Осетию, Азербайджан, заключающий союз со сто7
ронниками создания независимого Лезгинистана, и пр. и пр. 3

Особенностью такого рода прогнозов является то, что частично
они могут сбыться. Так, автор вышеприведенного варианта раз7
вития события военный эксперт Е. Морозов предугадал обостре7
ние ситуации в Дагестане, теракты в Москве. Тем не менее это
все7таки не дает оснований делать выводы об обусловленном гря7
дущей исламской угрозой всекавказском катаклизме с далеко иду7
щими для целостности России последствиями.

Кстати, существует и иное, также исходящее из патриотиче7
ских кругов мнение, в принципе ставящее под сомнение ислам7
скую угрозу. «Цель “северного похода” ваххабитов — не Москва.
...После того, как они возьмут под контроль “исконно исламские
земли”, ваххабиты намерены договориться с ней и заключить
союз против “общего исторического врага” Запада»4. Сотрудни7
чество с радикальным зарубежным исламом приветствуется ча7
стью отечественных националистов, которые считают, что «бу7
дущее России в союзе с исламом»5. «А вдруг и с главными мусуль7
манскими государствами и народами мы найдем больше общего,
чем разделяющего», — спрашивает В. Бондаренко в передовице
националистического «Завтра»6. В 1997 г. в Москве вышел роман
Ю. Никитина «Ярость», в котором повествуется о том, как к вла7
сти в России пришел некий генерал Кречет, заставивший Рос7
сию принять ислам и тем самым изменивший в ее пользу страте7
гический баланс сил в мире 7.

Конечно, нельзя сбрасывать со счетов деятельность среди рос7
сийских мусульман радикальных проповедников. Но за прошед7



169

шее десятилетие им не удалось разбалансировать ситуацию внут7
ри российской мусульманской общины (обращение в марте 1992
г. Д. Дудаева к народам Кавказа, телеграммы к президентам Та7
тарстана и Башкирии с призывом создать антироссийский блок
были гласом вопиющего в пустыне). Даже на Северном Кавказе,
сумев занять относительно заметную нишу, они столкнулись с не7
приятием их мировоззрения большей частью мусульман. Не вы7
звала глубоких сдвигов в сознании большинства населения и мис7
сионерская проповедь из7за рубежа.

В любом мусульманском государстве, обществе (включая му7
сульманские меньшинства) часть людей будет тяготеть к тому,
что называется «истинной верой», к салафийе, к ее политиче7
ским интерпретациям. Таким образом, салафизм как легитим7
ную часть мусульманской традиции следует воспринимать и в
качестве компонента конфессиональной культуры российского
мусульманства. Его приобщение к политике неизбежно. Послед7
нее в значительной степени зависит от остроты социальных про7
блем, на которые салафиты реагируют особенно чутко.

Учитывая плюралистичность исламской традиции, российско7
му обществу, его элите важно научиться находить консенсус в том
числе и с исламскими радикалами (ведь способен же Кремль до7
говариваться с радикалами из светской оппозиции), рассматри7
вать их противоречия с местными традиционалистами как часть
эволюции мировоззрения северокавказского общества.

На Северном Кавказе действительно формируются угрозы для
стабильности южного макрогрегиона Российской Федерации. Их
причины имеют отнюдь не религиозный, но сугубо материаль7
ный, социально7экономический и политический характер. Пред7
ставляется, что разговорами об «исламской угрозе» политики
зачастую прикрывают собственную несостоятельность в реше7
нии тех ключевых вопросов, от которых в конечном счете зави7
сит благополучие Северного Кавказа.

Ислам всегда был и остается не только религией, но и факто7
ром, формирующим этническую идентичность, социальное уст7
роение мусульманской общины, влияющей на ее политические
ориентации. И чтобы эти ориентации не приобрели агрессив7
ную направленность, российская власть должна выработать ра7
зумную стратегию и тактику своих действий в регионе.

Заключение. Грядет ли с Кавказа исламская угроза?



170

Исламские ориентиры Северного Кавказа

Примечания
1 Demirel S. The Compatibility of Islam, Democracy and Secularism // Percep7

tions: J. of Intern. Affairs [Istanbul]. — 1997. — June—Aug. — Vol. 2. — № 2. — Р. 9.
2 Шевцова Л. Режим Бориса Ельцина / Моск. Центр Карнеги. — М., 1999. —

С. 297.
3 См., например: Морозов Е. От мира до войны // Лит. газ. — 1998. — 1 апр.
4 Клочков А. Ваххабитский полумесяц // Коммерсантъ7Власть. — 1999. —

24 авг. — С. 20.
5 Программа Национал7большевистской партии. — М., [Б. г.].
6 Бондаренко В. Милошевич — герой славян // Завтра. — 1999. — Апр.
7 Никитин Ю. Ярость. — М.: Равлик, 1997.



171

Документальная история образования многонационального государства
Российского. — М., 1998. — Кн. первая: Россия и Северный Кавказ в XVI—
XIX веках. — 724 с.

Документы внешней политики СССР. — М., 1957. — Т. 1.

Общие сведения о количестве религиозных организаций в РД на 1 ок7
тября 2000 г. Справка ДУМД.

Отчетный доклад Центрального Комитета КПСС XXVI съезду КПСС и
очередные задачи партии в области внутренней и внешней политики. —
М., 1981.

Программа Национал7большевистской партии. — М., [Б. г.].

Абдуллаев М. А. Деятельность и воззрения шейха Абдурахмана7Хаджи и
его родословная. — Махачкала, 1998. — 288 c.

Авчиев Ф. С. Макьинский. Откровения! Путь постижения приближения к
Создателю! Аллаху! Господу миров! Путь познания и самопознания. — Ма7
хачкала, 2000. — 64 c.

Агаев А. Магомед Ярагский. — Махачкала, 1996. — 206 c.

Акаев В. Х. Шейх Кунта7Хаджи: Жизнь и учение. — Грозный, 1994. — 128 c.

Аликберов А. К. «Райхан ал7хака’ик ва бустан ад7дака’ик» Мухаммада ад7
дарбанди как памятник мусульманской историографии (конец X/XI вв.):
Автореф. дис... канд. ист. наук / Ин7т востоковедения РАН. — СПб., 1991. —
15 c.

Арухов З. С. Экстремизм в современном исламе. — Махачкала: Агентство
«Кавказ», 1999. — 164 с.

Ахмадуллин В. Б. Политика советского государства по отношению к му7
сульманской религии (1917—1945 гг.): Дипломная работа / Воен. ун7т. — М.,
1998.

Ахмадуллин В., Мельков С. Государственно7исламские отношения в Рос7
сии. — М., 2000. — 96 c.

Бабич И. Л. Правовой плюрализм на Северо7Западном Кавказе // Иссле7
дования по прикладной и неотложной этнологии. — 2000. — № 131. — 34 с.

БИБЛИОГРАФИЯ



172

Исламские ориентиры Северного Кавказа

Бабич И. Эволюция правовой культуры адыгов. — М., 1999. — 238 c.

Багауддин М. Намаз: 27е изд. — М.: Бадр, 1999. — 51 c. — (Ислам. б7ка).

Вагабов М. В. Ислам и семья. — М., 1980. — 176 c.

Васильев А. Пуритане ислама. — М., 1974. — 264 c.

Вопросы научного атеизма. — М.: Политиздат, 1983. — Вып. 31. — 182 с.

Гаммер М. Шамиль: Мусульманское сопротивление царизму. Завоевание
Чечни и Дагестана. — М.: Крон7пресс, 1998. — 512 c.

Грузины и абхазы: Путь к примирению. — М.: Весь мир. 1998. — 248 c.

Дагестан на рубеже веков: Приоритеты устойчивого и безопасного раз7
вития. — М., 1998. — 288 c.

Дагестанское село: вопросы идентичности (на примере рутульцев). —
М., 1999. — 360 c.

Емельянова Н. М. Мусульмане Кабарды. — М., 1999. — 144 c.

Ермаков И., Микульский Д. Ислам в России и Средней Азии. — М., 1993. —
272 c.

Ислам: Энциклопедический словарь. — М.: Наука. Гл. ред. вост. лит., 1991. —
315 c.

Ислам на территории бывшей Российской империи: Энциклопедиче7
ский словарь / Петербург. фил. Ин7та востоковедения РАН; Сост. и отв.
ред. С. М. Прохоров. — М., 1998—1999. — Вып. 1. — 1998. — 159 c.; Вып. 2. —
1999. — 166 с.

Керимов Г. М. Ислам и его социальная сущность. — М., 1978. — 224 c.

Кашкаев Б. О. Гражданская война в Дагестане 1918—1920 гг. — М.: Наука,
1976. — 294 c.

Конфликт — диалог — сотрудничество: Этнополитическая ситуация на
Северном Кавказе / Под ред. И. Д. Звягельской и В. В. Наумкина. — 1999. —
№ 1 (сент.—нояб.). — 176 c.

Малашенко А. Исламское возрождение в современной России / Моск.
Центр Карнеги. — М., 1998. — 222 с.

Макаров Д. Официальный и неофициальный ислам в Дагестане. — Руко7
пись.

Мухаммедходжаев А. Идеология накшбандизма. — Душанбе, 1991. — 232 c.

Наука, религия, гуманизм. — М., 1996. — 218 c.

Никитин Ю. Ярость. — М.: Равлик, 1997.

Политический альманах России 1997 / Под ред. М. Макфола и Н. Петро7
ва; Моск. Центр Карнеги. — М., 1998. — Т. 2: Социально7политические порт7
реты регионов: Кн. 1. — 552 с.

Постсоветское мусульманское пространство: Религия, политика, идео7
логия. — М., 1994. — 246 c.



173

Проблемы населения и рынков труда России и Кавказского региона.
Материалы Международной научной конференции 14—17 сентября 1998. —
Москва; Ставрополь, 1998.

Пути мира на Северном Кавказе: Независимый экспертный доклад /
Под ред. В. А. Тишкова. — М., 1999. — 184 c.

Религия и политика в современной России / Рос. акад. гос. службы. — М.,
1997. — 84 c.

Роль мусульманских организаций в решении социальных проблем: Мате7
риалы Третьего всероссийского семинара руководителей духовных управ7
лений мусульман (Москва, 28 июня — 2 июля 2000 г.). — М., 2000. — 120 c.

Россия, Запад и мусульманский восток в новое время. — СПб., 1994. —
182 c.

Ротарь И. Ислам и война. — М.: АИРО7XX, 1999. — 69, [1] c. — (Темы для
двадцать первого века: Науч. докл. и дискуссии; вып. 2).

Саидбаев Т. С. Ислам и общество. — М., 1978. — 256 c.

Спенсер Э. Путешествие в Черкесию. — Майкоп: РИПО «Адыгея», 1994. —
153 c.

Солдатова Г. У. Психология межэтнической напряженности. — М., 1998. —
392 c.

Сталин И. В. Соч. — М., 1947. — Т. 4.

Тагаев М. Наша борьба, или Повстанческая армия имама. — Київ: Наука,
1997. — 56 c.

Терроризм в России как авантюра и политическая практика: Материалы
семинара, состоявшегося 30 сентября 1999 г. — М., 1999.

Толбоев М. Дагестан: пути мира и выживания. — М., 1998. — Рукопись
(архив автора).

Уралов А. (Авторханов А.). Убийство чечено7ингушского народа // Наро7
до7убийство в СССР. — М., 1991. — 80 с.

Хайбулаев С. Духовная литература аварцев. — Махачкала, 1998. — 254 c.

Хайретдинов Д. Ислам в Осетии: Информационный материал Исламско7
го Конгресса России. — М., 1997. — 28 c.

Хачилаев Н. Руководство к программе всемирного восстания мусульман. —
[Б. м.], [Б. г.]. — 52 c.

Цуциев А. Осетино7ингушский конфликт (1992—...): Его предыстория и
факторы развития. — М.: РОССПЭН, 1998. — 200 c.

Червонная С. Тюркский мир юго7восточной Европы. Крым — Северный
Кавказ // Die Welt der Türkvolker zwischen der Krim und der Nordkaukasus
/ Ин7т тюркологии Свобод. берлин. ун7та. — Берлин, 2000. — 246 c.

Черноморьско7Каспiйский регiон: умови та перспективи розвитку: Ма7
терiали Мiжнародноi конференцii. Київ 26—28 VI 1998. — Київ, 1998. —
282 c.

Библиография



174

Исламские ориентиры Северного Кавказа

Чечня и Россия: общества и государства. — М., 1999. — 428 c.

Шамиль в Калуге: Брошюра издана по тексту книги И. Н. Захарьина
(Якунина) «Кавказъ и его герои». С.7Петербург. Издание Б. Н. Звонарева.
1902. — Грозный, 1931. — 48 c.

Шевцова Л. Режим Бориса Ельцина / Моск. Центр Карнеги. — М., 1999. —
535 c.

Эмиграция дагестанцев в Османскую империю. (Сборник документов и
материалов) / Сост. А. Магомедалиев. — Махачкала, 2000. — Кн. 1. — 436 c.

Burgat F. L’Islamisme au Maghreb: la voix du Sud (Tunisie, Algerie, Libye,
Maroc). — Paris, 1988. — 308 р.

Churchill C.GH. La vie de Abd7El7Kader. — Alger, 1971.

Lieven A. Chechnya: The Tombstone of Russian Power. — New Haven; Lon7
don: Yale Univ. Press, 1998. — 436 р.

Rodinson M. L’Islam politique et croyance. — Cher, France: Fayard, 1993. —
334 р.

Roy O. Afghanistan, islam et modernité politique. — Paris: Le Seuil, 1985.

Watt W. M. Muhammad: Prophet and Statesman. — Oxford: Oxford Univ.
Press, 1980—1982. — 250 р.

Периодические издания

«Аль7вахдат» [«Единство»], Москва.

«Ассалам», Махачкала.

«Балкария», Нальчик.

«Великий джихад», Грозный.

«Вестник Евразии», Москва.

«Вестник Российской академии наук», Москва.

«Возрождение», Махачкала.

«Время MН», Москва.

«Газета Юга», Нальчик.

«Голос Чеченской Республики», Грозный.

«Грозненский рабочий», Грозный.

«Дагестанская правда», Махачкала.

«День Республики», Черкесск.

«Завтра», Москва.

«Ислам и общество», Уфа.

«Исламские новости», Махачкала.



175

«Итоги», Москва.

«Кавказская конфедерация», Грозный.

«Коммерсантъ7Власть», Москва.

«Литературная газета», Москва.

«Московский комсомолец», Москва.

«Народное слово», Ташкент

«Научная мысль Кавказа».

«НГ7Религии», Москва.

«Независимая газета», Москва.

«Новое дело», Махачкала.

«Пермские новости», Пермь.

«Российская газета», Москва.

«Россия и мусульманский мир» (бюллетень реферативно7аналитической
информации), Москва.

«Северный Кавказ», Нальчик.

«Сеть этнологического мониторинга и раннего предупреждения кон7
фликтов» (издание Института этнологии и антропологии РАН), Москва.

«Ат7Таухид», Москва.

«Центральная Азия и Кавказ», Лулеа (Швеция).

«Эксперт», Москва.

«Perceptions: Journal of International Affairs», Istanbul.

«Post7Soviet Affairs» (University of California), USA.

«ISIM Newsletter», International Institute for the Study of Islam in the Mod7
ern World.

«Time», New York.

«U. S. News and World Report».

Библиография



176

SUMMARY

The 1990s bore witness to an appreciable increase in the promi7
nence of Islam in the social life and politics of the Northern Caucasus.
This was due, first, to the Islamic revival that has been sweeping all
the Muslim regions of the former Soviet Union and, second, to the
region’s high propensity for conflict. One way or another, all the so7
ciopolitical events occurring in this region have a so7called Islamic
dimension.

Islam in the Northern Caucasus is both the sociocultural background
against which these events are taking place and the means by which
various political forces are achieving their goals. Appealing to Islamic
values is most characteristic of the eastern part of the Northern Cauca7
sus, primarily Dagestan and Chechnya. Holy war, or jihad, has essen7
tially become the ideology of Chechen separatism, a symbol of the
Chechen nationalists’ stubborn struggle against Moscow. In 199771999,
an attempt was made to create an Islamic state in Chechnya, which had
de facto seceded from Russia. An organized and mass revival trend
began even earlier in Dagestan, the participants of which are called
Wahhabis in the Russian mass media.

Of course, Islamic radicals constitute a minority in the Dagestani
and Chechen populations, and according to experts, their numbers
fluctuate within the range of 10725 percent. But they form a rather
consolidated and organized force and, what is more, receive support
from abroad, mainly from several international Muslim organizations,
as well as from the Caucasian diaspora living in the Middle East that
sympathizes with their struggle.

The socioeconomic reasons for the upswing in Islamic extremism
lie in the continuous systemic crisis in the Northern Caucasus which
results in the general frustration of the local Muslims. Disillusioned
by the inconsistent and incompetent reforms, afflicted by the corrup7



177

Summary

tion of local and federal officials, and having lost faith in the ability of
their own and Moscow’s elites to resolve their problems, many Mus7
lims are trying to find a solution in the so7called Islamic alternative.
They believe that reinstating traditional Islamic standards of social
life and calling for social justice as declared by Islam, combined with
the heavy hand of power as sanctioned by the Almighty, will extricate
them from the crisis.

These hopes culminated in appeals to restore shari’ah law and even
create an Islamic state.

The Islamic project exists in the Northern Caucasus at four levels —
the local, national, subregional, and regional. Attempts to implement
it at the local level were made in certain areas of Dagestan, particularly
in the notorious Kadar zone, where shari’ah supporters managed to
form a small enclave in several villages that lived according to shari’ah
law. An attempt was made at the national level to create an Islamic state
in Chechnya. Some of the local politicians and field commanders in
cahoots with them hoped to consolidate Chechen society in this way
and, at the same time, introduce order and put an end to crime in
Chechnya. At the third level, it envisaged the unification of Chechya
and Dagestan (at least some of its districts). Finally, at the fourth level,
the Islamic project is a speculative, but outwardly effective attempt to
create a Caucasian People’s Federation on a religious basis.

All four projects proved futile. The recourse to Islam was not an
effective way to rally together the Caucasian Muslims. Moreover, dif7
ferent, and at times mutually exclusive interpretations of Islam, which
has traditionally had a syncretic nature in the Northern Caucasus, are
causing friction among social groups, certain ethnic groups and, in
many cases, even within each of them.

Applying Islam to politics has destabilized society and sown seeds
of confusion in people’s minds and actions. In addition, the Islamiza7
tion of politics is causing additional difficulties in relations between
the local republics and the federal center.

However, although the Islamic project has currently proven un7
sound at all four levels, it is still too early to draw any conclusions
about its ultimate failure in the Northern Caucasus. First, Islam has
always been one of the main regulators of social relations. Second, the
idea of partial — at the local level — use of shari’ah law has far from
outlived its potential in this part of the world, and it is likely to be
revived in future. Particularly since Moscow also has proponents of



178

Исламские ориентиры Северного Кавказа

the idea to “permit” Muslims to organize their everyday life in keep7
ing with shari’ah law. And there is a certain amount of common sense
to their reasoning.

As for the Islamic project at the national and regional levels, there
is no doubt that while Russia remains a federative state, the project is
utopian. Nevertheless, the very existence of such projects could affect
federal policy in the region, Moscow’s attitude to it, and, in the final
count, make the Kremlin more circumspect in its foreign policy with
respect to the Muslim regions.

Nor should we forget that in several sub7regions of the Northern
Caucasus, primarily in the east, de7modernization (“archaization”) and
partial revival of traditional customs is continuing, bringing in its wake
the restoration of traditional codes of behavior and political culture.
What is more, religion in the Muslim society has always been a typical
form of social protest, the grounds for which will be around for good7
ness knows how long.

All of this leads us to conclude that in this southern region of the
Russian Federation with its access to two seas, the Caspian and the
Black, the Islamic potential as an ideological factor and a tool of polit7
ical mobilization is still alive and well.



179

О ФОНДЕ КАРНЕГИ

Фонд Карнеги за Международный Мир является  неправитель7
ственной, внепартийной, некоммерческой организацией со
штаб7квартирой в Вашингтоне (США). Фонд был основан в 1910 г.
Эндрю Карнеги для проведения исследований в области между7
народных отношений. Фонд не пользуется какой7либо финансо7
вой поддержкой со стороны государства и не связан ни с одной
из политических партий в США или за их пределами. Деятель7
ность Фонда Карнеги заключается в выполнении намеченных
его специалистами программ исследований, организации дискус7
сий, подготовке и выпуске тематических изданий, информиро7
вании широкой общественности по различным вопросам внеш7
ней политики и международных отношений.

Сотрудниками Фонда Карнеги за Международный Мир явля7
ются эксперты, которые используют в своей практике богатый
опыт в различных областях деятельности, накопленный ими за
годы работы в государственных учреждениях, средствах массо7
вой информации, университетах, международных организаци7
ях. Фонд не представляет точку зрения какого7либо правитель7
ства и не стоит на какой7либо идеологической или политической
платформе, поэтому спектр взглядов его сотрудников довольно
широк.

Московский Центр Карнеги создан в 1993 г. с целью реализа7
ции широких перспектив сотрудничества, которые открылись
перед научными и общественными кругами США, России и но7
вых независимых государств после окончания периода «холод7
ной войны». В рамках программы по России и Евразии, реализуе7
мой одновременно в Вашингтоне и Москве, Центр Карнеги осу7
ществляет широкую программу общественно7политических и
социально7экономических исследований, организует открытые
дискуссии, ведет издательскую деятельность.



180

Исламские ориентиры Северного Кавказа

Основу деятельности Московского Центра Карнеги составля7
ют циклы семинаров по проблемам нераспространения ядерных
и обычных вооружений, российско7американских отношений,
внутренней и внешней политики России, по вопросам безопас7
ности, а также политических и экономических преобразований
на постсоветском пространстве.

CARNEGIE ENDOWMENT FOR INTERNATIONAL PEACE
1779 Massachusetts Avenue, NW
Washington, DC 20036, USA
Tel.: (202) 483776700
Fax: (202) 483718740
E7mail: info@ceip.org
http://www.ceip.org

МОСКОВСКИЙ ЦЕНТР КАРНЕГИ
Россия, 103009, Москва,
Тверская ул., 16/2
Тел.: (095) 935789704
Факс: (095) 935789706
E7mail: info@carnegie.ru
http://www.carnegie.ru



Алексей Всеволодович Малашенко

Исламские ориентиры Северного Кавказа

Редактор А. И. Иоффе
Дизайн и верстка Д. А. Басистый

Изд. лиц. № 060437 от 26.11.1996.
Подписано к печати 18.03.2001.

Формат 60х90 1/16. Бумага офсетная.
Гарнитура Нью Баскевиль.

Печать офсетная. Усл. п. л. 11,25.
Тираж 1000 экз. Заказ №

Издательство «Гендальф». Москва, Крымский вал, 8.
Типография ОАО «Внешторгиздат». Москва, Илимская ул., 7.


